## وَ السَّالِيْنِ وَ السَّالِيْنِ وَ السَّالِيْنِ وَ السَّالِيْنِ وَ السَّالِيْنِ وَالْمَالِيْنِ وَالْمَالِيْنِ

من كلام رسول رب العالمين عَالِيَّاتِيَّةِ كلمافيه مقتبس من مشكوة المصابيح

مع حاشيته



كلاهها لفضيلة الأستاذ العلامة مصدعاشق إلهىالبرني

> مِنْ الْمُلْمِيْنِ مِنْ مُنْ لِمِنْ الْمِلْمِيْنِ مِنْ مُلْاتِشِي - بِالسَّارِي

# اُعُطِنتُ جَوَامِعَ الْكَلِمِ (الحديث) فَعَطِنتُ جَوَامِعَ الْكَلِمِ (الحديث) فَمَا الْمَالِمِينِ الْمَالِمِينِ الْمُالِمِينِ الْمُالِمِينِ الْمُالِمِينِ الْمُالِمِينِ الْمُالِمِينِ الْمُالْمِينِ الْمُالِمِينِ الْمُلْمِينِ الْمُلِمِينِ الْمُلْمِينِ الْمُلْمِينِ الْمُلْمِينِ الْمُلْمِينِي الْمُلِمِينِي الْمُلْمِينِي الْمُلْمِينِي الْمُلْمِينِي الْمُلْمِينِ

مِن كلام رَسُول رَبّ العَالَمِينُ الْأَكَاثِمُ كُلّ مَا فيه مُقتبسٌ مِّن مّشكوة المَصَابِيح

مَعَ حَاشِيَتِه

### مَزَادُ الرَّاغِبِيُنَ

كلاهما

لِفَضِيُلة الاستاذ العَلامَة مَولَانا مُحَمَّد عَاشِق اللهي البَرُنِي رَاللهِلِيهِ



السراكتاب : نراذ القلاليين

تأليف : الشيخ محمد عاشق الهي البرني ك

عدد الصفحات : ۸۸

السعر : = ٣٣/وبية

الطبعة الأولى: ٢٠٠٤هـ/ ١٠٠٨ع

الطبعة الجديادة : ٢٠١١هـ/ ٢٠١١ع

اسم الناشر : مُكْتَالِلْيُشْكِي

جمعية شودهري محمد على الخيرية (مسجّلة)

Z-3، اوورسيز بنكلوز، جلستان جوهر، كراتشي. باكستان

الهاتف : +92-21-34541739,+92-21-37740738

الفاكس : 92-21-34023113

السوقع على الإنترنت: : www.maktaba-tul-bushra.com.pk

www.ibnabbasaisha.edu.pk

al-bushra@cyber.net.pk : البريد الإلكترونني

يطلب من : مكتبة البشرى، كراتشي. باكستان 2196170-321-94

مكتبة الحرمين، اردو بازار، لاهور. 4399313-321-92+

المصباح، ١٦- اردو بازار، لاهور. 1-42-7124656,7223210+ 92-42-

بك ليند، سلى يلازه كالج رود، راوليندى.5773341,5557926-51-92+

دار الإخلاص، نزد قصه خواني بازار، يشاور. 2567539-91-92+

مكتبة رشيدية، سركي رود، كوئته. 7825484-933-99+

وأيضًا يوجد عند جميع المكتبات المشهورة

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيم

الحَمدالله الذي شرّفنا على سَائِر الْأُمَم برسالة من اختصّه من بين الأنام بجوامع الكلم، وجواهر الحكم، صلّى الله تعالى عليه وَعَلى الله وصحبه وبارك وسَلّم مانَطق اللِّسانُ بمدحه ونسخ القلم.

أمّا بعد: فهذا كتاب وجيز، منتخبٌ من كلام الشفيع العزيز، اقتبسته من الكتاب اللهمع الصبيح، المعروف "بمشكاة المصابيح" وسمّيته "زاد الطّالبين من كلام رسُول ربّ العالمين عليه " ألفاظه قصيرة، ومعانيه كثيرة، يتنضّر به من قرأه وحفظه، ويبتهج به من درسه وسمعه، ورتّبته على بايين، حتّى يعمّ نفعهما في الدَّارين، والله أسأل أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، وسبباً لد خول دار النّعيم، فإنّه واسعُ المغفرة، وإنّه ذو الفضل العَظيم.

بسم الله الرحمن الرحيم: الحمد لله حمداً كثيراً، والصلوة على رسوله محمد سيد الخلق والبشر. أشهد أن لا إله إلّا الله وحده لاشريك له في الخلق والأمر، وأشهد أن سيدنا محمدا عبده ورسوله شهادة ترغم من جحد بها وكفر. أمّا بعد: فهذا تعليق مفيد علقته على تأليفي المسمّى بزاد الطّالبين، ألّفته من كتب متفرقة: كنهاية ابن الأثير، ومحمع بحار الأنوار، والقاموس المحيط وغيرها من بعض الكتب والحواشي، وسمّيته "مزاد الراغبين في زادالطالبين". والله أسأل أن يتقبل الزاد والمزاد، ويجعلهما سبباً لنجاح هذا العبدالضعيف يوم التناد، فإنه رؤوف بالعباد. بحوامع الكلم: من إضافة الصّفة إلى موصوفها، إشارة إلى قوله على: "أعطيت جوامع الكلم ونصرت بالرُّعب". الحديث. (رواه مسلم) وجوامع الكلم هو الذي ألفاظه يسيرة ومعانيه كثيرة.

يتنضّر: تلميح إلى قوله عُشَّ: "نضّر الله عبداً سمع مقالتي فحفظها ووعاها وأدّاها". (رواه أحمد) من النضارة وهوالحسن والرونق، أن خصه الله بالبهجة والسُّرور؛ لأنه سعى في نضارة العلم. قوله ويبتهج: من الابتهاج وهوالسرور كما في القاموس.

#### (البَابُ الأوَّل)

فِي جَوَامِع الكلم وَمَنَابع الحِكمِ وَالمواعظ الحَسَنة

(۱) قال النّبيّ على: "إنّما الأعمالُ بالنّيّاتِ وَإِنّما لاِمرئِ مانوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسُوله، فهجرته إلى الله ورسُوله، ومن كانت هجرتُه إلى دُنيا يُصيبُها أو امرأة يتزوّجها، فهجرته إلى ما هاجر إليه". (رواه البحاري وسلم)

#### الجُملة الإسميَّة

#### (٢) الدينُ النّصيحة. (رواه مُسلم)

بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله حمداً كثيراً كما أمر، والصّلاة على رسوله محمّدٍ سيّد البشر ما اتّصفت عين بنظر وأذن بحبر.

إنما الأعمال بالنيّات وإنما لامرىء مانوى: الحملة الأولى بيان لشرط النّية، والثانية لتعيين جزاء ذلك الشرط، وهذا الحديث أصل عظيم من أصول الدين. وقال ابن مهدي وغيره: ينبغي لمن صنّف كتابا أن يبدأ بهذا الحديث، كما فعله البحاري وغيره؛ تنبيها لطالب العلم على تصحيح النّية. فهجرته إلى الله ورسوله: جواب للشرط، ومعنى الحملة: فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله قصداً ونية، فهجرته إلى الله ورسوله ثواباً وأجراً. فليس الشرط عين الجزاء؛ لأنهما وإن اتحدا لفظاً لكنهما احتلفا معنى، وهوكاف لتغاير الجزاء والشرط والمبتدأ والخبر.

الدين النصيحة: النّصيحة كلمة يعبر بها عن إرادة جميع الخير للمنصُوح له، وليس يمكن أن يعبر عن هذا المعنى بكلمة غيرها. وأصل النصح لغة الخلوص، ومنه التوبة النّصوح، أي الخالصة التي لا يعاد بعدها الذنب، والنصيحة تحري في كل قولٍ أو فعل فيه صلاح =

- (٣) الدُّعَاءُ مُخَّ العِبَادَة. (رواه الترمذي)
  - (٤) المَجَالس بالأمَانة. (رواه ابوداود)
- (٥) الحَيَاءُ شعبة مِنَ الإيمَان. (رواه البعاري ومُسلم)
  - (٦) المَرْءُ مع مَن أحب. (رواه البحاري ومسلم) في الدنيا والآخرة
    - (٧) الخمرُ جُمَاعُ الإثم. (رواه رزين)

= وإرشاد إلى فلاحٍ، والنصيحة من حقوق المسلم على المسلم غاب أو شهد، وتعمّ النصيحة حميع الخلق بأن يراعي حقوق كل أحد من خلق الله (عزّو جَلّ).

مخ العبادة: المُخ : بضم الميم، نقي العظم والدماغ، وخالص كل شيء ؛ لأن حقيقة العبادة هو الخضوع والتذلّل، وهو حاصل في الدعاء أشد الحصول. وقال في النهاية: إنما كان الدعاء مخ العبادة لأمرين: أحدهما: أنّه امتثال أمر الله تعالى حيث قال تعالى شأنه: وأَدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ (غافر: ٢٠) فهو محض العبادة وخالصها. والثاني: أنّ العبدإذا رأى نحاح الأمور من الله (عزّوجل ) قطع أمله عمّا سواه، ودعاه لحاجته وحده، وهذا أصل العبادة، ولأنّ الغرض من العبادة الثواب عليها، وهو حاصل في الدعاء.

المجالس بالأمانة: أيالا قوال التي تنطق بها في المجلس، والأحوال التي تحري فيه، كلها من الأمانة التي وحب حفظها، فالواحب على من حضرالمجلس أن لايفشي ما حرى في المجلس إلاما تشاور أهل المجلس لإيذاء الخلق وإتلاف الأموال، كمشاور تهم في سفك دم حرام، أو استحلال فرج حرام، أو اقتطاع مال بغير حق.

شُعبة من الإيمان: الشعبة: الطائفة من كل شيء والقطعة منه. وإنما جعله من الإيمان؛ لأنّ المستحى يمتنع عن المعاصى بحيائه.

جماع الإثم: حمع الإثم؛ لأنها مفتاحُ كل شرّ وهي أمّ الحبائث. والحماع بالضم فالتشديد: محتمع أصل كل شيء.

(٨) الأناة مِن اللهِ.

وَالعُجلة من الشّيطان. (رواه الترمذي)

(٩) المُؤْمن غرّ كريم.

وَالفاجر خِحب لئيم. (رواه أحمد والترمذي)

(١٠) الظّلم ظلماتٌ يوم القيامة. (متفقعليه)

(١١) البادئ بالسّلام برئ مِن الكِبر. (رواه البيهقي)

(١٢) الدنيا سِجنُ المؤمن وجنّة الكافر. (رواه مسلم)

الأناة: كقناة: الحلم والوقار، والرّجل الأني كثير الحلم (قاموس).

وَالعُجلة من الشيطان: العجلة من الشيطان الافيما استحب فيه العجلة الشرع الشريف. المؤمن غرَ كريم: بكسرالغين المعجمة وتشديد الراء المهملة، أي ليس بذي مكر، فهو ينخدع لا نقياده ولينه، وهو ضدّ الخب، أي المؤمن المحمود من طبعه الغرارة وقلة الفطنة للشرّ وترك البحث عنه لم يجرب بواطن الأمور، ولم يطلع على دخائل الصّدور، فهو سليم الصّدور، حسن الظن بالناس، وليس ذالك لجهل منه بل لكونه كريماً. وهذا يكون في أمور الدّنيا وما يتعلق بحقوق نفسه، ويَعدّ الأمر في ذلك سهلاً ولا يبالي، وأمافي أمر الآخرة فهو متيقظ مشتغل بإصلاح دينه والتزود لمعاده، ومع ذلك نبّه على المحوله.

والفاجر حبّ لنيم: الحب: بالفتح وتشديد الباء الموحدة: الحداع الذّي يسعى بين الناس بالفساد، وقد تُكسر حاءه يعني أنّ الفاجر لاينحدع؛ لكونه محادعاً مفتّشاً فتاناً غير مسامح في حق نفسه. واللّيم: فعيل من لؤم يلؤم ككرم يكرم، مصدره اللؤم وهو ضد الكرم، جمعه لئام ولؤماء ولؤمان. ظلمات: أي سبب للظلمات لأهل الظلم كالعمل الصالح سبب للنور، وقيل: المراد بالظلمات الشدائد.

الدنياسجن المؤمن: لأنها ضيقة على المؤمن، يُريد الخروج منها دائماً إلى فضاء القدس، والكافريتمني الخلود فيها؛ لركونه إليها فينهمك في التّمتع بها، ويريد أن يحصل له كل لذّة منها.

(۱۳) السّواك مَطْهرةٌ للفم ومرضات للرّب. (رواه البيهقي) بفتح الميم مصدر ميمي بمعنى اسم الفاعل وكذا المرضاة

(١٤) اليدُ العليا تحيرٌ مِّنَ الْيدِ السُّفلي. (البحارى ومسلم) ومي السائلة

(١٥) الغيبة أشد من الزِّنا. (رواه البيهقي)

(١٦) الطُّهُور شطرُ الإيمَانِ. (رواه مُسلم)

(۱۷) القرآن خُجّة لك أو عليك. (رواه مُسلم) أي حجة إناعلمت عليك إنام تعمل بمافيه في حاصمك

(١٨) الحرسُ مَزَا ميرالشيطان. (رواه مُسلم)

(١٩) النساء حبائل الشيطان. (رواه رزين)

(٢٠) الطّاعِم الشّاكر كالصّائم الصَّابر. (رواه الترمذي)

(٢١) الاقتصاد في النّفقة نصف المَعِيشة. (رواه اليهقي)

(۲۲) وَالتودّد إلى النّاس نصف العقل. (رواه البيهقي) تعلّم الود

(٢٣) التّائبُ من الذنب تكمن لاذنب له. (رواه ابن ماجة)

(٢٤) **الكيّس مَن دان نفسه** وعمل لمابعدَ الموت،

للرّب: رواه أحمد، والشافعي، والدارمي، والنسائي، ورواه البحاري على في صحيحه بلا إسناد. الغيبة أشد من الزنا؛ رواه البيهقي في شعب الإيمان، وتمامه: قالوا يارسول الله! كيف الغيبة أشد من الزنا؟ قال: "فإن الرّحل ليزني فيتوب الله عليه، وإن صاحب الغيبة لا يغفرله حتى يغفرها له صاحبه".

النساء حبائل الشيطان: لأنه يصطاد بهنّ الرّحال، ويجعلهن أسباباً لإغوائهم. الكّيّس: بفتح الكاف وتشديد الياء أي العاقل الحازم المحتاط.

من دان نفسه: أي أذلّها وغلب عليها، وجعلها مطيعة لأمر الله (عزّوجل) وحاسب أعمالها وأحوالها، وعمل لما بعد الموت. والعَاجز من أتبع نفسه هَوَاها وتمنّى عَلى اللهِ. (رواه الترمذي وابن ماجه)

(٢٥) المؤمن مألف و لانحير فيمن لايألف و لا يؤلف. (رواه البيهقي) المؤمن مألف و لانحير فيمن لايألف و لا يؤلف.

(٢٦) الغِنَاء ينبنت النَّفَاق في القَلب كما ينبنت المَاءُ الزرع. (رواه اليهقي)

(۲۷) التجّارُ يُحشرونَ يوم القيمةِ فجّاراً إلّا منِ اتّقى وبرّ وصدق.

هني القول
(رواه الترمذي)

(۲۸) التاجرُ الصُّدُوق الأمين مَعَ النّبيّين والصّديقين والشهداء. كثيرالصدق (رواه الترمذي)

(٢٩) آية المُنَافق ثلاث: إذا حدّث كذب، وإذا وعد أخلف،

وَإِذَا أَوْ تَمْنَ خَانَ. (رواه البخاري) في الأمانة

(٣٠) الكبائر: الإشراك باللهِ، وعَقُوق الوالدين، وقتل النفس،

#### واليمين الغموس. (رواه البعاري)

والعاجز: أي البليد الغافل عن المال من أتبع نفسه هواها أي عمل بما أمرته نفسه، وتمنى على الله من غير عملٍ صالحٍ أنه يغفر له. اعلم أن الكيّس مقابله الحقيقي هو البليد، ويستعمل العاجز في مقابلته؛ لأن الكياسة تستلزم قوة الرأي والتجارب، والبلادة تستلزم العجز فيها. التجار: حمع تاجر. فجار ا: جمع فاجر من الفجور، وهو الميل عن الصدق وأعمال الخير. إلّا من اتقى: المحارم كالتدليس ونقص المكيل والموزون وبرّفي اليمين وصدق في الحديث، فهو من الأبرار الذين يحشرون مع النبيين والصدّيقين كمافي الرواية اللّاحقة. عقوق الوالدين: إيذاء هماو عصيا نهما فيما ليس به بأس في الشريعة.

اليمينُ الغموس: هي الكاذبة، وسُمّيت بذلك؛ لإنها تغمس صاحبها في الإثم ثمّ في النار.

### (٣١) البرّ حسن الخلق، والإثم ماحاك في صدرك، وكرهت أن يطلع عليه النّاس. (رواه مسلم)

(٣٢) الخلق عيال الله، فأحبّ الخلق إلى الله من أحسن إلى عياله. (رواه اليهقي)

> (٣٣) المُسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده. والمؤمن من أمنه النّاس على دمائهم وأموالهم.

ماحاك في صدرك: أي أوقعك في الترددولم يطمئن قلبك؛ فإن ذلك أمارة أن في ذلك شيئاً من الإثم والكراهة، وهذا في حق من شرح الله صدره ونور قلبه. وهو مخصوص بمالم يكن فيه نص من الشارع وإجماع من العلماء.

وكرهت أن يطلع عليه الناس: هذه أمارة أحرى لتعرف البرّ والإثم، ومعناه: أنّك لو أردت أن تعمل عملاً حال كونك حالياً، فلووقع في قلبك أنك لو عملته بين أظهر الناس لخجلت؛ لاستحيائك منهم أن تعمله، فاعلم أنّ في ذلك العمل إثما. وهذا أيضاً محصوص بما لم يكن فيه نص من الشارع أو إجماع من العلماء، وبما اذا كان الناس أهل ورع وتقوى يميزون القبيح من الحسن، فلايرد أن الآثم لايستحي من الآثم بين أظهر من هو مثله منغمس في الآثام، فيكون الإثم من البر.

عيال الله: العيال بالكسر: من يعوله الرجل ويقوم برزقه، وهو ههنا محاز واستعارة. المسلم من سلم المسلمون: هذه الحملة وكذا ما بعدها من الحمل الثلاث (رواها

الترمذي والنسائي، والبيهقي، والبخاري) وفي رواية المسلم: "من سلم المسلمون من لسانه و يده و المهاجر من هجر مانهي الله عنه".

من لسانه ويده: يعني أن الواجب على المسلم أن لايؤذي أحداً لا بلسانه ولا بيده، والمراد بذكرهما جميع الحوارح التي يؤذي بها أحد أحداً. وإنما قال على: ذلك ولم يقل: لاتؤذوا بألسنتكم وأيديكم؛ إظهاراً لشأن الإسلام وبياناً لبعض أوصافه، يعني أن ذلك مما وجب عليكم إذا آمنتم بالله ورسوله.

أمنه: كعلمه، يعني جعلوه أمينا وصاروا منه على أمن، ولا يختلج في قلوبهم أنه يجيء بمصيبته في أموالهم وأنفسهم. و المُجاهد من جاهد نفسه في طاعة الله. لأنه جهاد عظيم وقليل من يفوز بهذاالجهاد

والمُهاجرمَن هجو الخطايا والذنوب.

(٣٤) البينة على المدعى واليَمينُ على المُدّعى عليه. (الترمذي)

(٣٥) **المؤمنُ مرآةُ المؤمن**، والمؤمن أخوالمؤمن، يكف عنه

ضيعته ويحُوطه من وراتِه (رواه الترمذي وأبو داود) أي ضياعة أملاكه أي يحفظه في غيته

(٣٦) المؤمنون كرجل واحد. إن اشتكى عينه اشتكى كله، أي كاعضاء رحل وإحدوه وإغبار في معنى الإنشاء أي كونواكذا

وإن اشتكى رأسه اشتكى كله. (رواه مُسلم)

في طاعة الله: أي المجاهد الحقيقي من جاهد نفسه في طاعة الله ولم يصر منقاداً لها، وكل الناس يجاهد النفس، لكن لا في طاعة الله بل لتحصيل متاع الدنيا، وليس على صراط الفوزوالفلاح إلا من جاهد ها في طاعة الله، فهوالمجاهد الحقيقي الفائز إذ يجد ثواب الله، ويدخل دارالنعيم فيما بعد الموت. وإنما جعله مجاهداً حقيقياً؛ لأنه يجاهد نفسه لتحصيل ماغاب عن أعيننا ومالا يحصل في هذه الدار.

من هجو: الهجرة لغة: الترك، والمحبوب منها مايرضى الله عزّوجل"، سواء كان ترك الوطن اوترك شيّ آخر، وترك الوطن أسهل من ترك الذّنوب، ولهذا صار هاجر الذنوب مهاجراً حقيقيّا، وهجرته أفضل من هجرة من ترك الوطن ولم يترك الذنوب، كما يفعله الناس اليوم. وروى أحمد عن عمروبن عبسة قال: سألت رسول الله عن الهجرة أفضل؟ قال: "أن تهجرماكره ربّك". المدعى: هذا الحديث قاعدة كلية من قواعد أحكام الشريعة.

المؤمن موآة المؤمن: أي يريه مافيه من العيوب كالمرآة ترى كل مافي وجه الشخص، فينبغي أن يميط الأذى والعيب عنه بإعلامه بطريق الإصلاح، لابطريق الطعن والاعتراض. ضيعته: الضيعة في الأصل: المرّة من الضياع. (نهايه) ويحوطه: حاط يحوط حوطاً وحياطة إذا حفظه وصانه وذبّ عنه وتوفّر على مصالحه.

(٣٧) السّفر قطعة مِن العَذاب، يمنع أحدكم نَومه، وطعامه، وشرابه.

فإذا قضى أحدكم نهمته من وجهه، فليعجل إلى أهله. (رواه البحاري ومُسلم) نوع آخر منها

(٣٨) قفلة كغزوة. (أبوداود)

(٣٩) مطل الغنيّ ظلم. (رواه الشيحان)

(٤٠) سيّدُ القوم في السّفر خَادمُهم. (اليهقي)

(٤١) حُبِّك الشيّ يعمي ويصم. (رواه أبوداود) من إضافة المصدر إلى فاعلم. مفعول

(٤٢) طلبُ العلم فريضة على كلّ مُسلمٍ. (البيهقي وابن ماحة)

(۲۳) مَاقَلٌ و كفى، خيرٌ ممّا كثرو ألهى. (رواه أبو نعيم) مناع الدنيا عن ذكر الله عزوجل

وجهه: متعلق بقضي، أي إذا حصل مقصوده من جهته و حانبه الذي توجه إليه، فليعجّل في الرجوع إلى أهله.

نُوع آخر منها: أي من الحملة الإسمية، وهو: الذي ليس المسند اليه في الحملة معرّفا باللام. قفلة كغزوة: قفلة: وهو المررّة، من القفول، وهو الرجوع، كغزوة: فعلة من غزايغزو غزواً والغزوة للمررّة، وقال في القاموس: غزاه غزواً أراده، وطلبه، وقصده كا غنزاه و (غزا) العدوّسار إلى قتالهم وانتهابهم، ومعنى الحديث: إن أجر المجاهد في انصرافه إلى أهله كأجره في إقباله إلى الجهاد.

المطل: التسويف بالعدة والدّين، ومعنى الحديث: إن مطل المديون الغني ظلم على الدائن المطالب لحقّه. سيّدُ القوم: أي ينبغي لسيّدالقوم أن يقوم بمصالحهم، أو أراد أنّ من خدم فهو سيّدهم وإن كان أدناهم منزلة (في بعض الأمور).

يعمي ويصم: أي يجعلك أعمى عن رؤيته معائبه، وأصم من سماع قبائحه.

(٤٤) أصدق الرُّؤيا بالأسحار. (رواه الترمذي)

(٥٥) طلب كسب الحلال فريضة بَعد الفريضة. (اليهني)

(٤٦) خَيرُكُم مّن تعلّم القرآنَ وعلّمه. (البعاري)

(٤٧) حُبّ الدُّنيا رأس كلّ خطيئةٍ. ررزين)

(٤٨) أحبُّ الأعمال إلى اللهِ أدومُهَا وإن قلّ. (البعاري ومُسلم)

(٤٩) أفضلُ الصَّدقة أن تشبع كبدًا جائعاً. (اليهقي)

(٥٠) منهومان لا يشبعان: منهومٌ في العلم لايشبع منه، المحرسيان المحرسيان ومنهومٌ في الدنيا لايشبع منها. (البيهتي)

بالأسحار: وإنما كان رؤيا السحرأصدقها؛ لأن الغالب حين السحرأن تكون الخواطر مجتمعة، ولأن المعدة خالية، فلا يتصاعد منها إلابخرة المشوشة.

طلب كسب الحلال فريضة: الحديث. أي بعد فريضة الصلاة والصوم، وليس في مرتبتهما وقوله: فريضة أي على من احتاج إليه لنفسه أو لمن يلزمه مؤنة، وإنما قلنا ذلك؛ لأن كثيراً من الناس يحب نفقته على غيره، فكيف يكون الكسب فرضاً على كل واحد، ولذا لم يقيده النبي على بقوله "على كل مسلم". كما قيده في قوله" طلب العلم فريضة على كل مسلم". أن تشبع: إسناد محازي، أي أن تطعم حتى تشبع.

كبداً: أي ذاكبد، وهو الحيوان ناطقا كان أوصامتاً.

منهو مان: أي حريصان على تحصيل أقصى غايات مطلوبهما.

لايشبعان: أي لا يقنعان أبدًا. منهوم في العلم: لأنه في طلب الزيادة دائماً؛ لقوله تعالى: ﴿ وَقُلْ رَبِّ زِدُنِي عِلْما ﴾ (ط-١١٤) وليس للعلم نهاية إذ فوق كل ذي علم عليم.

ومنهوم في الدنيا: فإنه لايزال ساعياً في تحصيل مالها و جاهها و ذهبها وفضّتها.

لايشبع منها: فإنه كالمريض المستسقى. وروى الدارمي عن ابن مسعود ﴿ مُوقِهُ مُوقُوفًا " "منهومان لايشبعان: صاحب العلم وصاحب الدنيا، ولايستويان، أمّا صاحب العلم = (٥١) أفضلُ الجهاد: مَن قال كلمة حق عند سلطان جَائرٍ. (الترمذي)

(٢٥) لغدوة في سبيل الله أو رَوحةً، حيرٌ من الدَّنيا وما فيهَا. (البعاري ومسلم)

(٥٣) فقيه وَاحدٌ أشدّ على الشيطان من ألف عَابدٍ. (ترمذي)

(٤٥) طُوبي لمن وجد في صحيفته استغفارًا كثيرًا. (اسَ ماحه)

(٥٥) رضى الرَّبَّ في رضي الوالد، و سَخط الرّبّ في سخط الوالد. مندأ مندأ (رواه الترمذي)

(٥٦) حقّ كبير الإخوة على صغيرهم، حقِّ الوالدعلي ولده. (اليهقي)

(٥٧) كلّ بني آدم خطّاء، وخير الخطّائين التّوّابُون. (الترمذي)

فيزداد رضى الرحمن، وأمّا صاحب الدنيا فيتمادى في الطغيان". (الحديث أخرجه في المشكاة)
 لغدوة: أي ثواب الغدوة أو الرّوحة في سبيل الله خير من نعم الدنيا كلّها؛ لأنها زائلة فانية، ونعم الآخرة كاملة باقية. قال في النهاية: الغدوة: المرّة من الغدوّ، وهو السيرأوّل النهار. والروحة: المرّة من الرواح: وهو السير في آخر النهار.

فقيه واحمد: الحديث. لأن الفقيه يعلم مكائده ولايقبل أغوائه، ويأمر الناس بالحير ويصونهم عن أغوائه. طوبي: طوبي أي الحالة الطيبة والعيشة الراضية.

لمن وجد في صحيفته استغفارًا كثيرًا: لأنه كان يستغفرالله (عزّوجلّ )كثيراً حال حياته في هذه الدار.

كل بني آدم: أي كل واحدمنهم سوى الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم؛ لكونهم معصومين عن الذنوب بإجماع الأمة. التوّابون: جمع توّاب، وهو مبالغة التائب، أي الرجاعون من المعصية إلى الطّاعة، ومن الغفلة إلى الإنابة. وإذا أضيف التوّاب إلى الله (عزّوجل) يتعدّى بعلى، وإذا أضيف إلى العبد يتعدّى بإلى، قال الله عزوجل: ﴿فَتُو بُوا إِنَّ مُنْ مُنْ اللهُ عَلَيْكُمْ ﴿ وَلَذَا أَضِيفَ إِلَى الْعَبدُ يَتَعَدّى بإلى، قال الله عزوجل: ﴿فَتُو بُوا إِنَّ مُنْ مُنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْكُمْ ﴾ (البقرة:٤٥)

(٥٨) كم مِّن صَائم ليس له من صيامه إلّا الظّمأ، وكم مِّن قائم ليس له من قيامه إلّا السّهر. (الدارمي)

(٩٩) من حُسن إسلام المَرء تركه مالا يعنيه. (الترمذي وأحمد وغيرهما)

(٦٠) ألا كُلَّكم رَاعٍ، وكُلَّكُم مَسئُول عن رعيّته.

(رواه الشيخان والحديث طويل)

> (٦٢) الوَحدة خير من جَليسِ السُّوء. بفتح السين والضم أي السيّ الطامع

إلا الظّمأ: أي العطش وكذا الجوع ونحوهما مما يصيب الصائم بصومه، وحص الظمأ بالذكر؛ لأن مشقّته أعظم، وذلك لأن الصائم إذالم يكن محتسباً أولم يكن محتنبًا عن الآثام من الزوروالبُهتان والغيبة ونحوها من المناهي، فلا حاصل له سوى الحوع والعطش، ولا يترتّب عليه الثواب وإن سقط القضاء، وكذا القائم بالليل إذا لم يكن محلصابل كان مرائيًا. السّهو: قال في القاموس: سهر كفرح، لم ينم ليلاً.

ما لا يعنيه: أي ما لايهمه، وما لا يليق به، ومالايحتاج إليه في ضرورة دينه ودنياه من القول، والفعل، والفكر، والنظر، بأن يكون عيشه بدونه ممكناً.

ألا كلكم راع: الراعي: كل من ولي أمر قوم، وأصله في راعي الغنم، رعى الأمير القوم: قام بإصلاح مايتولاه، والقوم رعية وهو فعيلة من الراعي. قال في النهاية: الرعية كل من شمله حفظ الراعي ونظره، وتمام الحديث "فالإمام الذي على الناس راعٍ وهو مسئول عن رعيته، والمرأة راعيه على بيت عن رعيته، والمرأة راعيه على بيت زوجها وولده وهي مسئولة عنهم، وعبد الرجل راعٍ على مال سيده ومسئول عنه، ألا فكلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته".

والجليس الصّالح خيرٌ من الوَحدة.

وإملاء الخير خير من السُّكوت، والسكوتُ خيرٌ من إمْلَاءِ الشرِّ.

#### (٦٣) تحفة المُؤمِن المَوت. (البيهقي)

(٦٤) يَدُ الله عَلى الجماعَةِ. (الترمذي)

(٦٥) كُلِّ كلام ابن آدم عليه لَا له، إلَّا أمر بمعروف، أو نهي الله عن منكرٍ ، أو ذهبي عن منكرٍ ، أو ذكر الله. (الترمذي)

(٦٦) مثل الَّذي يذكر ربِّه وَالَّذِي لايَذكر، مثل الحيّ والميّت.

(٦٧) مثلُ العلم لاينتفعُ به كمثل كنز لا يُنفَق منه في سبيل الله. (أحمدو دارمي)

(٦٨) أفضلُ الذكر لا إله إلّا الله، وأفضل الدُّعَاءِ الْحَمدُ للهِ. (الرمذي)

(٦٩) أوّل من يُدعى إلى الجنّة يوم القيمة الّذين يحمدُون الله

#### في السرّاءِ والضرّاءِ. (البيهقي)

تحفة المومن الموت: لكونه بابامن أبواب الحنة، لولم يكن الموت لما وصل إليها.

أوذكرالله: ظاهر الحديث يدل على أنّ المباح أيضاً ضرر عليه، ففيه تشديد ومبالغة، وضرره أنه يحاسب عليه، ويوجب قساوة القلب (لمعات) ويصير محروماً من الكلام المثاب عليه حين التكلم بالمباح منه.

و أفضل الدعًاء: لأنه سؤال لمزيد ما عليه من النعمة كما قال تعالى ﴿ لَنُن شَكَّر تَم لأزيد نكم ﴾ (اراهيم: ٧) **في السرّاء والضرّاء:** أي في حالة الرخاء، والشدة، وفي الأحوال كلها.

#### نُوع آخر منهَا

أي مِنَ الجُملة الإسميّة وهومًا دخل عَليهَا لا

(٧٧) لاطاعة لمخلوقٍ في مَعصية الخالق. (رواه في شرح السنة)

#### (٧٨) **لاصرورة** في الإشلام. (أبوداود)

إلّا ذوعشرة: العثرة: المرة من العثار في الشيّ، ومعنى الحديث: أنه لا يحصل الحلم للشخص ولا يوصف به حتى يركب الأمور فيعثر فيها، ويستبين مواضع الخطاء فيعفوعنه أكابره ومشائخه، فإذا صار ذاسلطان يعفو عن من يخطىء ويعثر، ولا يغضب بل يحلم؛ لأنه كان فيما مضى بمنزلة هذا الخاطي.

ولا حكيم إلا ذو تجربة: يعني أن من ينبغي وصفه بالحكمة هو المحرب، فمن لم يحرب الأموروالأشخاص لاتظنه حكيماً. ولاورع: الورع الإمتناع والتحرج عما لاينبغي.

لاصرورة: بالصاد المهملة على وزن الضرورة، التبتّل وترك النكاح في الإسلام، أي ليس الصرورة من أخلاق المسلمين، بل هو فعل الرّهبان، والصرورة أيضا الذي لم يحج.

### (٧٩) لَا بأس بالغنى لمن اتقى الله (عزّو حلّ). (رواه احمد) الجُملة الاسمّيةُ النّي دَخلت عليها حرف إنَّ

(٨٠) إنّ مِن البيّان لسِحراً. (البحاري)

(٨١) إنّ مِنَ الشعرحِكمة. (البحاري)

(٨٢) إن من العلم جهلًا. (أبوداود)

لمن اتقى الله: لأنه ينفق ماله في الخير فيثاب، وأمّا الذي لايتقي الله (عزّو حلّ) فإنه ليس له في المال خير؛ لأنه ينفقه في المعاصي، فيكون ماله وبالاّعليه.

إنَّ من البيان لسحراً: من تبعيضية، يعني إن بعض البيان بمثابة السَّحر في صرف القلوب وإمالتها.

وإن من الشعر حكمة: يعني إن بعض الأشعار نافع، فيه علم وحكمة يفيد الناس.

إنّ من العلم جهلاً: فيه أيضا من تبعيضية، قيل في تفسيره: أن يتعلم مالايحتاج إليه في دينه كعلم النحوم، ويدع مايحتاج إليه من علوم القرآن والسنة، فيكون الاشتغال بمالا يعنيه مانعاً عن تعلم ما يعنيه فيكون جهلاً، وقال الأزهري: هوأن لا يعمل بعلمه، فيكون ترك العمل بالعلم جهلا، ولا يبعد أن يقال في معنى هذه الجملة: إن من العلماء من يحمله علمه على المراء والحدال والكبر والإعجاب بنفسه، ويمنعه من إصلاح نفسه؛ فكان علمه بمنزلة الحهل الذي لا يمنع صاحبه من المهالك. ومن العلم الذي هو أسوأ من الحهل علم الذين ظهروا في هذا الزمان، وادّعوا الاجتهاد، وطفقوا يحرّفون القرآن ظانين أنهم مفسروه، ويزعمون أنهم أهل الحق، ونشأ هذا الزعم منهم؛ لأنهم تعلّموا من العربية بعض لغاتها، وحفظوا قواعد صرفها و نحوها، ولو لم يكونوا عالمين بذلك، لما تركوا مسلك الصحابة ومن بعدهم من السلف الصالحين، ولما خلعواربقة الإسلام من أعناقهم، ولكان جهلهم خيرالهم، وهؤلاء الذين أشرت إليهم هم المنكرون بالأحاديث النبوية.

#### (٨٣) وإنّ مِنَ القول عيالًا . (أبوداود)

(٨٤) إنّ يسير الريَاءِ شرك. (ابن ماحة)

أي قليله من إضافة الصفة إلي يوصوفها (رواه أبو داود) إنّ السّعيد لمن جُنّب الفتن . (رواه أبو داود)

لأن المبتلى بالفتنة قلِّما ينحو منها

(٨٦) إنّ المستشار مُوّ تمنّ (الترمذي)

(٨٧) إنَّ الوَلَدَ مبخلة مجبنة. راحمد) أي محبّته يورث البحل والحبن

(٨٨) إنّ الصّدق طمأنينة.

وإنّ الكذب رَيبة. (أحمدوالترمذي) المرادبة قلق

(٨٩) إِنَّ الله تعالى جميل، يُحبُّ الجَمَال. (سلم)

وإن من القول عيالا: أي ثقلاً أووبالا على صاحبه في الدنيا والآخرة، أوعلى سامعه؛ لكونه عالماً به، أوغيرُ فاهم له.

الفتن: جمع الفتنة، ومعناه: الامتحان والاختبار، كثر استعماله بمعنى الإثم، والكفر، والقتال، وغيرها، وقد كثرت الفتن في زماننا هذا وكثرت دعاتها، فمن الناس من يدعوا إلى الإقرار بنبوة الكاذب المتنبّى الكائد القادياني، ومنهم من يدعوه إلى تحريف الإسلام و مسخه عن هيئته المأثورة إلى ماتدعوه هواه، أعاذنا الله مما يدعو ننا إليه، فالسعيد من جنب هذه الفتن، ومن صاحب أصحاب تلك الدعاية، وقر أكتبهم قليلاً، ماينجو من مكائدهم.

إن المستشار: وهوالذي طلب الشوري منه أحد في بعض أموره. مؤتمن: أي أمين، وحب عليه أن يشير إلى ما يعلمه خيراً له، فلوأشار عليه بأمرِ يعلم أن الرشد غيره، فقد خانه كما جاء مصّر حافي رواية أحرى.

إنَّ الصدق طمأنينة: الصدق والكذب يستعملان في الأفعال، والأقوال، قالوا: معناه أنك إذا و جدت نفسك تر تاب في الشيئ فاتر كه، وانتقل إلى مالا تر تاب فيه؛ فإنَّ نفس المؤمن تطمئن بالحق والصدق، وترتاب من الكذب والباطل. وهذا مخصوص بالقلوب الصّافية من كدورة الهوي. (٩٠) إِنَّ لَكُلِّ شِيُّ شِوق، وَلَكُلِّ شَرَّة فَتُرَق. (الترمذي)

(٩١) إنَّ الرِّزقَ ليطلب العبد كَمَا يطلبُه أجله. (أبونعيم)

(٩٢) إنّ الشّيطان يجري من الإنسان مَجرى الدّم. (المعاري ومسلم)

(٩٣) إنَّ لكُلَّ أمَّة فتنة، وفتنة أمَّتي المَال. (الترمذي)

(٩٤) إنَّ أُسرَع الدَّعاءِ إجابة دعوة غائب لِغائب. (الترمذي)

(٩٥) إنَّ الرَّجل ليحرم الرّزق بالذنب يُصيبُه. (ابن ماحة)

(٩٦) إنَّ نفسًا لن تمُوت حتّى تستكمل رزقها. (رواه في شرح السنة)

(٩٧) إنّ الصّدقة لتطفئ غضب الرّبّ وتدفع ميتة السّوء. (الرمني)

شرة: بكسر الشين المعجمة وتشديد الراء آخره تاء، الحرص والنشاط.

والفترة: الضّعف فتر أي سكن بعد حدّة ولان بعد شدة، ومعنى الحديث: أن الإنسان يبالغ في أول الأمر في طاعة وعبادة ثم لايزال يفترفي عمله ويضعف، وليس هذا بكمال، وإنما الكمال التوسط والقصد في العمل، والاحتراز من الإفراط والتفريط كليهما؛ ليدوم العمل. ولفظ الحديث بكماله "إن لكل شيء شرة ولكل شرة فترة فإن صاحبها سدد وقارب فارجوه وإن أشيراليه بالأصابع فلا تعدّوه".

مجرى الدم: أي كجريان الدم في بدنكم حيث لا تدرونه؛ فإنه الوسواس الحنّاس الذي يوسوس في صدورالناس. فتنة أمتي الممال: تفتن بها وتمتحن هل تعمل فيه بحق الله أولا.

عيتة السُّوء: بكسر الميم وسكون الياء، أصلها موتة، مصدر للنوع كالجلسة، والمراد بميتة السُوء: بكسر الميم وسكون الياء، أصلها عند الموت مما يؤدي إلى كفران النعمة من الآلام والأوجاع المفضية إلى الفزع، والجزع، والغفلة عن ذكر الله (عزّوجل). ومنها موت الفجاءة وسائر مايشغله عن الله ممّا يؤدي إلى سُوء الخاتمة، أعاذنا الله منها.

(٩٨) إنَّك لسْت بحير من أحمر و لا أسود إلَّا أن تفضله بتقوى. (رواه احمد)

(٩٩) إنَّ الله لاينظر إلى صُورِكم، وأموالِكُم ولكن ينظرُ إلى قلوبكم، وأعمالكم. (رواه سلم)

(١٠٠) إنّ مِن المَعرُوف أن تلقى أخاك بوجه طلق. (رواه أحمد والترمذي)

(١٠١) إِنَّ أُولِي النَّاسِ باللهِ مَن بدأ بالسَّلام. (الترمذي)

(١٠٢) إنَّ الرِّبا وإن كثر فإنَّ عاقبته تصير إلى قُلَّ. (رواه ابن ماحة)

(١٠٣) إنَّ الغضبَ ليُفسِد الإيمان كما يُفسد الصَّبر العَسل. بنتح الصادو كسرالياء (البيهقي)

(١٠٤) إنّ الصِّدق برٌّ، وإنّ البرّ يهدي إلى الجنّة. رسلم)

(١٠٥) وَإِنَّ الكِذبِ فَجُورٍ، وإِنَّ الفَجُورِ يَهِدي إلى النَّارِ. (سلم)

(١٠٦) إِنَّ اللهَ حرّم عَليكم عُقوق الأمّهَات، و **وأدالبنات**،

بتقوى: معنى الحديث: أن الفضيلة ليست بلون دون لون، وإنما الفضيلة بالتقوى؛ فإن من اتقى الله عزّوجل، واحتنب المحارم، وانتهى عمّا نهى من الآثام، فهو الأفضل، وقال الله عزّوجلّ: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللّهِ أَتْقَاكُمْ﴾ (الححرات:١٣)

إلى قلوبكم: أي إلى مافيها من اليقين أو الصدق أو الإخلاص، وقصد الرياء والسّمعة وسائر الاخلاق المرضية والأحوال الردية، وأعمالكم من صلاحها وفسادها، فيحازيكم على أوفق ذالك. إلى قل: بضم القاف من القلة كالذلّ والذلّة.

وأدالبنات: دفنها وهي حيّة، وكان العرب يفعلون ذلك في الجاهلية. مِن وأديئدوأدًا فهي و وَيدة ومؤودة، ومنه قوله عزوجل: ﴿وَإِذَا الْمَوْؤُودَةُ سُئِلَتْ ﴾ (التكوير: ٨)

ومنع وهات. و كره لكم قيل وقال، و كثرة السؤال، و إضاعة المال. (البعاري ومسلم)

(١٠٧) إنّ أحبّ الأعمَال إلى الله تعالى الحُبّ في الله والبغضُ في الله والبغضُ في الله. (رواه أحمد وابوداود)

(١٠٨) ألا إنّ الدّنيا مَلعونة وملعونٌ ما فيها، إلّا ذكر الله، وَمَ**اوَالاه** وعالم، أو متعلِّم. (الترمذي)

(۱۰۹) إن مِمّا يلحق المؤمن من عمله وحسناته بعد موته علمًا علمه ونشره، وولدًا صالحًا تركه، أو مُصحفًا ورّثه، أو مسجدا بناه، أو بيتًا لابن السبيل بناه، أو نهرًا أجراه، أو صدقة أخرجها من ماله في صِحّته وحياته، تلحقه مِن بَعد موته. (ابن ماحة)

(١١٠) إِنَّ الله ليؤيِّد هذا الدّين بالرِّجُل الفاجر. (البعاري)

(١١١) إنّ من أشراط السَّاعةِ أن يتباهى النّاسُ في المسَاجد. (ابوداود)

ومنع: أي وحرّم عليكم منع ما عليكم أعطاءه، وطلب ما ليس لكم (نهاية) أي بالتجّبر والا ستكراه، منع بسكون النون وبفتح العين على أنه ماض أو مصدر، وفي رواية منعا بالتنوين وهات: بكسر التاء، اسم فعل بمعنى أعط.

قيل وقال: أي نهي عن فضول ما يتحدث المحالسون من قولهم: قيل كذا وقال كذا. وما والاه: الموالاة: المحبة بين اثنين، وقد يكون من واحد وهوالمراد ههنا، أي وما أحبّه الله عزّوجل من أعمال البرو أفعال القرب، أويقال في معناه: ماقاربه أي ذكر الله من ذكر خير أو تابعه من اتباع أمره ونهيه؛ لأن ذكره يوجب ذلك وقوله على "وعالم" بالرفع، هكذا في أكثر الروايات والظاهر النصب (كما عند ابن ماجة)؛ لأنه معطوف على قوله: "ذكر الله" وهو منصوب على الاستثناء من الكلام الموجب، والرفع على تقدير أن يقال: ملعون ما فيها لا يحمد إلا ذكر الله وماوالاه، وعالم، أومتعلم.

#### إنَّمَا

(١١٢) إنَّما شفاء العيّ السُّؤال. (رواه أبوداود)

(١١٣) إنَّما الأعمالُ بالخواتيم. (البحاري ومسلم)

(١١٤) إنَّما القبر رَوضة مِن رِّيَاضِ الحنَّةِ أُو حُفرة مِّن حُفر النار. دالترمذي

#### الجُملَة الفِعليَّة

(١١٥) **كادالفقرأن يكون كفراً**. (البيهقي)

(١١٦) يُبعث كلّ عبدٍ على مَامَات عليه. (مسلم)

(١١٧) كفي بالمرء كذباً أن يُحدث بكل ما سمع. (سلم)

(١١٨) يغفر لِلشهيدِ كلّ شيُّ إلّا الدّين. (مسلم)

(١١٩) لُعن عبد الدّينار، ولُعن عبدُ الدّرهم. (الترمذي)

شفاء: أي لا شفاء لداءالجهل إلا التعلم، والسؤال من العالم.

كاد الفقرأن يكون كفراً: أي سبباً للكفر: إمّا بالاعتراض على الله وبعدم الرضاء بقضائه، وإما بالارتداد عن الإسلام إلى الكفر؛ لتحصيل المتاع والمال من الكفرة.

كفي بالمرءكذباً أن يُحدث بكلّ ما سمع: لأنه لا بد من وقوعه في الكذب، وفي هذا نهي عن بيان مالم يعلم صدقه.

عبد الدّينار: عبد الدينار وعبد الدرهم: هو من جعل المال والمتاع ربّه، وجعله أكبرهمه، ومبلغ علمه، وسعيه. إن أعطى؛ رضى، وإن لم يعط؛ سخط. (۱۲۰) حجبت النار بالشهوات، وحجبت الجنّة بالمكاره. (۱۲۰) درانجاري ومسلم)

(١٢١) يَهرمُ ابنُ آدم، ويشبُّ منه اثنان: الحِرصُ على المال، البعرصُ على المال، والمحرم على المال، والمحرم على العمر. (البعاري ومسلم)

(۱۲۲) نِعمَ الرجلُ الفقيه في الدَّين، إن احتيج إليه، نفع؛ وَإِن اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

(۱۲۳) يتبع الميت ثلاثة، فيرجع اثنان، ويبقى معه واحد: يتبعه الها، وماله، وعمله، فيرجع أهله، وماله، وعمله، فيرجع أهله، وماله، ويبقى عمله. (البعاري ومسلم) كالعبد والدواب والسرير (المحانة أن تحدّث أخاك حديثاً هُو لك

مُصدِّقٌ وَأنت به كاذبٌ. (رواه أبوداود)

بالمكاره: جمع مكروه، وهو: ما يكرهه الشخص، ويشق عليه فعله. ومعنى الحديث: أن الجنة تنال بالصبر على المكاره، وهي: التكاليف الشرعية؛ فإنها كبيرة على الأنفس. وحجبت النار بالشهوات، أي بما تشتهيه النفس، وتستلذ به كشرب الخمر، والزنا، واستكثار المال بالحرام، وغير ذلك. فمن أراد الفوز، فتح باب الجنة باقتحام المكاره؛ ليدخل فيها، وترك حجاب النار سالماً؛ لينجو منها؛ لأن من هتك الحجاب وصل إلى المحجوب. أغنى نفسه: عن الناس بعدم طلبه منهم متاع الدّنيا.

أن تحدث: فاعل كبرت، وأنّه باعتبار التميييز (وهو لفظ خيانة)؛ إذ هو الفاعل حقيقة، وقيل: بتأويل الخصلة. ومعنى الحديث: كبرت الخيانة منك في حق أخيك إذا حَدَّثته حديثاً هو يصدقك فيه و يعتقدك صادقاً، وأنت فيه كاذب.

(١٢٥) بئسَ العَبدُ المُحْتكِر، إن أرخص الله الأسعار، مع مع مع مع معدد الله الأسعار، حزن؛ وإن أغلاها، فرح. (البيهني)

#### نوع آخرمن الجملة الفعلية وَهُومَافي أوّله لاالنّافية

(١٢٦) لا يد خُلُ الحنّة قتّات. (البعاري ومسلم)

(البحاري ومسلم) لا يدخل الجنّة قاطعٌ. (البحاري ومسلم)

(١٢٨) الأيلدغ المؤمن مِنْ جُحرٍ وَاحدٍ مرّتين. (المعاري ومسلم)

(١٢٩) لايدخلُ الجنّة مَن لايأمن جاره بوائقه. (رواه مسلم)

(١٣٠) لا يَدخلُ الجنّة جسدٌ غُذي بالحَرَام. (اليهني)

المحتكو: احتكر الطعام: اشتراه وحبسه؛ ليقلّ في السوق فيغلو. وأصل الحكر الجمع والإمساك (من النهاية) والمحرم منه هو في الأقوات خاصّة، بأن يشتري الطعام، وينتظر الغلاء لبيعه، والناس في مسغبة ومجاعة واحتياج إليه.

قتات: قال في القاموس: رجل قتات وقتوت: نمام، أويستمع أحاديث الناس من حيث لا يعلمون سواءنمها أو لم ينمها، وفي مجمع البحار: النّمام: من يكون مع المتحدثين فينم عليهم، والقتات: من يستمع على القوم وهم لا يعلمون ثم ينم، والفتاش: من يسئل عن الأحبار ثم ينمها.

لا يلدغ المؤمن: يعني أنه ينبغي للمؤمن أن يكون حازماً محتاطاً حيث لاينحدع من شخص واحدٍ مرتين. فإذا حدعه أحد مرّة، ينبغى أن يكون على بصيرة حتى لاينحدع منه مرة أحرى. بو ائقه: حمع بائقة، وهي: الداهية أي غوائله و شراره.

(۱۳۱) **لايؤمن** أحدُكُم حتّى يكون هواه تبعاً لما جئت به. (رواه الدارمي)

(١٣٢) لا يَحلُّ لِمُسلم أن يروّع مُسلماً. (ابوداود)

(١٣٣) لا تدخلُ الملائكة بيتاً فيه كلبٌ، وَلا تصاوير. (البخاريومسلم)

(١٣٤) لا يؤمنُ أحدُ كُم حتىّ أكونَ أحبّ إلَيه من وَالدِه،

ووَلدِه، وَالنَّاسِ أجمعين. (البعاري ومسلم)

(١٣٥) لا يحلُّ لمُسلِمٍ أن يهجر أخاه فوقَ ثلاث، فمن هجر فوق ثلاث فمات، دَحلَ النّار. (رواه أحمد وأبوداود)

(١٣٦) لَا تُنزعَ الرّحمة إلّا من شقي. (رواه احمدوالترمذي) بمينة المحمول إي لاتسلب

(١٣٧) ألالايحُلُّ مَالُ امرئ إلابطِيب نفسٍ منه. (البهقي)

لايؤهن إلخ: الحديث: رواه في شرح السنة، وقال النووي في أربعينه: هذا حديث صحيح وبيناه في كتاب الحجة بإسناد صحيح.

لاتدخل الملائكة: أي ملائكة الرحمة لا الحفظة، وملائكة الموت، وفيه إشارة إلى كراهتهم ذالك أيضاً لكنهم مأمورون ويفعلون مايؤمرون (حاشية المشكاة من المرقات) أحبّ إليه: المراد به حبّ الاختيار المستند إلى الإيمان الحاصل من الاعتقاد، لا حبّ الطبعي. وحاصله ترجيح حانبه على كل ما سواه. أن يهجو أخاه: أي أن يترك كلامه، ومجالسته، ومصاحبته، والهجران المحرم هوما إذا كان

الباعث عليه وقوع تقصير في حقوق الصحبة، والإخوة، وآداب العشيرة، دون ماكان ذلك في حانب الدين فإن هجرة أهل البدع، والأهواء، والمعاصي مشروعة في الدين، كما هجر النبي عليه كله كالنبي عليه الله عن تعلقواعن غزوة تبوك حمسين يوماً.

#### (١٣٨) لاتصحب الملائكة رِفقة فيها كلب ولاجرس. (مسلم)

#### صيغ الأمروَ النّهي

(١٣٩) بلّغواعَنّي ولو آية. (البحاري)

(١٤٠) أنزلواالنّاس منازلَهم. (أبوداود)

(١٤١) اِشفعوا**فلتؤجرُوا**. (البحاري ومسلم)

(١٤٢) قُل آمنت باللهِ ثمّ استقِم. (سلم)

(١٤٣) دُع مَايُريبك إلى مَالا يُريبك. (رواه أحمد والترمذي)

(١٤٤) إِتَّق الله حيثُ مَا كُنتَ، وأتبع السيّئة الحسنة تمحُهَا. (احمدوالرمني)

**ولا جرس**: بفتحتين: ما يعلّق بعنق الدّابة وغيره فيصوت. وجاء في رواية الجرس مزامير الشيطان، وفي رواية أخرى "مع كل جرس شيطان".

أنزلواالنّاس: أكر مواكل شخص على حسب فضله، وشرفه، ولا تُسوّوابين الشريف، والوضيع والخادم، والمخدوم. فلتؤ جروا: الفاء، واللّام كلتا هما مقحمتان للتأكيد؛ إذ يكفي أن يقال تؤجروا محزوماً؛ لكونه حواب الأمر.

قُل آمنت باللهِ ثُمَ استقِم: أي آمن بالله إيماناً صادقاً ثم استقم على الإيمان، وعلى مايقتضيه الإيمان، ويطالب منك فعله فإن الاستقامة هي الأصل في الإيمان، والأعمال، قال الله عزّوجلّ: ﴿إِيمَانَ وَالْأَعْمَالُ، قَالَ اللهُ عزّوجلّ: ﴿إِيمَانَ وَالْمُعَالَ اللهُ عَزْوجُلّ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (الاحقاف: ١٣)

عن سفيان بن عبد الله الثقفي، قال: قلت يا رسول الله! قل لّي في الإسلام قولاً لا أسئل عنه أحداً بعدك، وفي رواية غيرك قال: "قل آمنت بالله ثم استقم". (مسلم)

اتق الله: هذه الحملة واثنتان بعدها رواها أحمد والترمذي والدارمي. وعن أبي ذر على الله: هذه الحملة وعن أبي ذر الله قال: قال لي رسول الله الله عنه الله عنه الله عنه وخالق الناس بخلق حسن ".

(٥٤٥) و خالق النّاس بخلق حسَن. (الترمذي)

(١٤٦) لا تُصاحِب إلَّا مؤمنا.

و لا يأكل طعامك إلّا تَقِيٌّ. (الترمذي وغيره)

(١٤٧) أدِّ الأمانة إلى من ائتمنك.

ولا تخُن مَن خانك. (الترمذي)

(١٤٨) لِيُؤذن لَكُم خِيَارُكُم.

وَلَيَوُ مَّكُم قرّائكم. (أبوداود)

(١٤٩) لَا تأذنو المن لَّم يبدأ بالسّلام. (البيهقي)

(١٥٠) لَا تنتفوا الشيب فإنه نُورُ المُسلم. (ابوداود)

لا تُصاحِب إلّا مؤمنا: أي لاتقصد لمصاحبتك إلا المؤمن، وحنب نفسك عن مصاحبة الكفرة، والفحرة، وأهل النفاق.

ولا يأكل طعامك الاتقي: أي لاتطعم طعامك إلا من اتقى الله (عزّوجل) في أحواله، وأعماله، والمراد طعام الدعوة، لا طعام الحاجة؛ فإن إطعام ذي الحاجة وإن كافراً ليس من المنهي عنه. أدّالأمانة إلخ: هذا وما بعده حديث واحد أخرجه الترمذي.

ولا تخُن مَن خانك: تنبيه على رعاية مكارم الأخلاق والإحسان إلى من أساء، وعدم مقابلة السيئة بالسيئة.

خياركم إلخ: هذا وما بعده حديث واحد، أخرجه أبو داود.

### (١٥١) إزهد في الدُّنيا، يُحِبُّك اللهُ وَازهد فيما عِند النَّاس، يُحِبُّك اللهُ وَازهد فيما عِند النَّاس، يُحبُّك النَّاس. (رواه الترمذي وابن ماجة)

(١٥٢) كُن في الدُّنيا كَأنَّك غريب، اَوعَابرسبيل. (رواه البحاري) مسانر (ابن ماحة) عُرقُه. (ابن ماحة)

ازهَد في الدُّنيا يُحِبُّك اللهُ: قاله النبي ﷺ في حواب من قال: يا رسول الله! دُلّني على عمل إذا أنا عملته، أحبّني الله وأحبّني الناس، فقال ﷺ: إزهد في الدنيا: أي أعرض منها، ولا ترغب في زينتها، وزهرتها، ومتاعها؛ فإنك إذا انغمست فيها وجعلتها مطلوبة، ألهتك عن طاعة الله (عزّوجل) وعبادته، فإذا زهدت فيها، تفرغت لعبادة الله (عزّوجل) ودمت على طاعة؛ فحينئذٍ يُحبّك الله وازهد فيما عند الناس: أي كن قانطاً مما في أيديهم، ولاتشرف إلى أموالهم، ولا تنزع عنهم ما عندهم.

يُحبك الناس: أي يحبونك إذافعلت ذالك؛ فإنما هي قليلة وكل الناس يحرص فيها، فأحبّهم إليهم من لا ينازعهم في أخذ أموالهم وأشياءهم وحقوقهم؛ لأنّ من نازع إنساناً في محبوبه، كرهه وأبغضه، ومن لم يعارضه فيه، أحبّه. ونقل عن الإمام الشافعي أنه قال في ذلك: فما هي إلاجيفة مستحيلة، عليها كلاب همهن احتذابها، فإن تحتنبها كنت سلماً لأهلها، وإن تحتذبها نازعتك كلابها. وقال الحسن: لايزال الرجل كريماً على الناس مالم يطمع مافي أيديهم، فإذا طمع استخفوه، وكرهواحديثه، وأبغضوه.

كأنك غويب: أي مسافر تروح منها، فلا تكن مستأنساً بها ولاتتخذها وطناً.

أو عابوسبيل: أوبمعنى بل للترقي، أي كن كأنك مارعلى طريق، وهذا أبلغ من الغربة؟ لأن الغريب قد يسكن في غير وطنه، ويقيم في منزل لساعات، بخلاف المار بالطريق. وهذه موعظة عظيمة يفوز من اتعظ بها، ومن الاتعاظ بها أن لايبني بيوتا كبيرة، ولا يجمع متاعاً كثيراً إلى غير ذلك مما يفعله أهل الدنيا.

#### (١٥٤) بَشِّرُوا وَلا تنفَّرُوا، ويَسِّرُوا ولا تعسّرُوا. (البعاري ومسلم)

(٥٥١) لَاتسبُّوا الدِّيك؛ فإنَّه يوقظ لِلصَّلوة. (رواه ابوداود)

(١٥٦) **لاتتخذوا الضّيعة** فترغبُوا في الدُّنيَا. (الترمذي)

(١٥٧) خَالْفُوا المشركين، أوفروا اللَّحى واحفوا الشوارب. اعفرها واكثروها (البحاري ومسلم)

(١٥٨) أطعموا الجائع وعُودُوا المريض وفكّوا الْعَانِي. (المحاري)

(٩٥٩) لَا يقْضيَنَّ حَكم بين اثنين و هو غضبان. (البعاري ومسلم)

(١٦٠) إِيَاكُ والتنعُم؛ فإن عباد الله ليسوا بالمتنعمين. (رواه احمد)

(١٦١) لا تسبّوا الأموات فإنّهم قدْ أفضوا إلى مَا قدّمُوا. (البعاري) وإن كانوا فعاراً منالعمال وحزائها

بَشِّرُوا وَلا تنفَّرُوا: بشروا الناس بالأجر والثواب ولا تنفروهم، أي لا تخوفوا الناس بالمبالغة في إنذارهم حتى تجعلوهم قانطين من رحمة الله، وتاركين لأحكامه ظنامنهم أنّا أكثرنا الذنوب، وصرنا من أهل جهنم؛ فلا ينفعنا العمل الصالح بعده.

ويسّروا: أي سهلو عليهم الأمور، ولاتعسروا بإلقاء الصعوبة عليهم.

لاتتّخذوا الضّيعة: بفتح الضاد: البساتين والمزارع، وإنما نهى عن اتحاذها؛ لأنها تُلهي عن ذكر الله عزّو جل كثيراً من الناس.

فكو االعاني: أصل الفك: الفصل بين الشيئين، وتخليص البعض من بعض، والعاني: هو الأسير، أي أطلقوا الأسير.

إيّاك: الحديث. قاله النبي ﷺ لمعاذبن حبل ١٠٠٠ لما بعثه إلى اليمن.

والتنعم: هو المبالغة في تحصيل النعم، وقضاء الشهوات على وحه التكلف.

(١٦٢) تَعَاهدوا القرآن، فوالَّذِيْ نفسي بيده لهُو أشدَّ تفصّيا مِنَ الإبل في عقلها. (البعاري ومسلم)

(١٦٣) اعتدلُوا في السَّجُود، وَلايبسُطِ أحدُكُم ذِرَاعيه انبساط الكَلب. «لبعاريومسلم»

(١٦٤) مُرُوا أولادكُم بالصَّلاة وهُم أبناءُ سبع سِنين، واضربُوهم عَلَيْهَا وهُم أبناءُ سبع سِنين، واضربُوهم عَلَيْهَا وهُم أبناء عشر سنين، وفرّقوا بَينهم في المَضَاجع. (رواه ابو داود) المين النيات المين النيات (رواه مسلم) لا تجلسوا عَلَى القبورِ ولا تصلّوا إليها. (رواه مسلم)

(١٦٦) اِتّق دَعوة المظلوم؛ فإنّه ليس بَينها و بَين الله حجاب. (البحاري ومسلم)

(١٦٧) اتقوا الله في هذه البَهَائم المُعجمة فَاركبُوهَا صالحة، واتركُوهَا صالحة،

(١٦٨) لَا يخلوَنَّ رجلٌ بامرأة، وَلَا تُسَافِرَنَّ امرأة إلَّاو معهَا محرم. (البحاري ومسلم)

تعاهدوا القرآن: أي راعوه بالمحافظة، وداوموا تلاوته؛ لئلا يذهب عن القلب.

لهوأشد تفصيا: أي أشد خروجا من الصدور، تفصيت من الأمر: إذا خرجت منه وتحلّصت. من الإبل في عقلها: في: بمعنى من، والعقل: جمع عقال، وهو حبل يشدّ به ذراع البعير. يعني إنكم أشداحتياجا لمحافظة القرآن من احتياجكم إلى اعتقال الإبل؟ فإنّ القرآن أشد تعجيلا منها، وفي رواية أخرى للشيخين عن ابن مسعود رهني مرفوعاً: "استذكروا القرآن؟ فإنه أشد تفصيا من صدور الرجال من النعم".

حجاب: كناية عن سرعة القبول. المعجمة: أي التي لا تنطق ولاتقدر على إفصاح حالها. فاركبوها صالحة للركوب قوية على المشي، واتركوها صالحة، أي أنزلوا منها قبل اتعابها. (۱۲۹) لَاتتّخذوا ظهُور دَوَابّکم منابر. (أبوداود)

(١٧٠) لاتتّخذوا شيئًا فيهِ الرُّوح غرضًا. رسلم)

(١٧١) لاتحلس بين رجلين إلّا بإذنهما. (أبوداود)

(١٧٢) لاتظهر الشماتة لأخيك فيرحمه الله ويَبتَلِيْك. (الترمذي)

(١٧٣) بادرُوا بالصّدقةِ؛ فإنَّ البَلَاء لا يتخطاهًا. (رزين)

(١٧٤) اتّقوا النّاروكوبشق تمرة، فمَن لّم يجد فبكلمة طيبةٍ. (البعاري)

(١٧٥) جَاهِدُوا المشركين بأمَوالِكِمُ، وأنفُسِكم، وألسنتكم. (١٧٥)

(۱۷٦) اغتنم خمساً قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وصحّتك قبل سقمك، و عناك قبل فقرك، و فراغك قبل شغلك، و حياتك قبل مَوتك. (دواهاترمذي مُرسان)

منابو: أي لاتحلسوا على ظهورها، فتوقفونها، وتحدّثون بالبيع والشراء وغير ذلك، بل انزلوا على الأرض، فاقضوا حاجاتكم، ثم اركبواعليها إذا أردتم السير.

غرضًا: أي هدفاً، وهو مفعول ثان للفظ لاتتخذوا. وإنما نهى عن ذلك؛ لأنه تعذيب للحيوان، وإتلاف لنفسه. وجاء في رواية أخرى: "أنّ النبي الله لعن من اتخذ شيئافيه الرّوح غرضا". الشماتة: فرح العدوببلية نزلت على من يعاديه.

لايتخطاها: أي لا يتجاوزها بل يقف دونها، ولا تنزل على صاحب الصدقة.

و ألسنتكم: بأن تخوفوهم، وتوعدوهم، وتحرضواالمسلمين على قتالهم، ونحو ذلك. اغتنم: اغتنم الشباب والصّحة والغنى والفراغ والحيوة كلّها؛ لتتزود لآخرتك، ولا تضيّع هذه الخمس باشتغالك في أمور دنياك، واتباع أهواء نفسك.

#### ليس الناقصة

(۱۷۷) ليس الشّديد بالصُّرعة، إنّما الشديد الّذي يملك نفسه عند الغضب. (البحاري وسلم)

(۱۷۸) لیس منّا من **خَبَّب امرأةً** علی زوجها، أو عبداً عَلی سیّدِه. (<sup>ابوداوه</sup>)

(۱۷۹) ليس منّا مَن لّم يَرحَمْ صَغيرَنا، وَلَم يُوقِّر كبيرنا، ويأمُر بالمعرُوف، ويَنْهُ عَنِ المنكر. (الترمذي) معروم على المعطوف على مدعول المركاء المالعد

(١٨٠) ليس المؤمنُ بالَّذي يشبع وَجاره جَائع إلى جنبه. (رواه اليهقي)

(۱۸۱) ليسَ الواصِلُ بالمُكافي وَلكن الواصِلَ الَّذي إِذَا قطعت رحمه، وصلها. (رواه البحاري)

(١٨٢) لَيس المؤمِنُ بالطَّعّان، ولا باللَّعان، وَلا الفَاحِش، وَلا الفَاحِش، وَلاَ اللَّعان، وَلا الفَاحِش،

بالصّوعة: الباء زائدة على حبر ليس، والصُّرعة: بضم الصاد وفتح الراء على وزن هُمَزَة من يصرع الناس. معنى الحديث: إن الذى يصرع ليس بشديد ذي كمال، وإنما الكامل في الشدّة من يملك نفسه عند الغضب؛ فإنه اذاملكها عند ذلك قهر أقوى أعدائه، وأشر حصومه. خبّب اموأةً: أي حدع وأفسد: بأن يذكر مساوي الزوج عند امرأته، ومساوي العبد عند سيده، أو بالعكس فيبغض هذا ذاك لذالك.

بالمكافي: أي المحازي إن وصل الأقارب وصل؛ وإن قطعوا قطع، ولكن الواصل الذي. إذا قطعت: على زنة الماضي المحهول. رحمه: مفعول مالم يسم فاعله، وصلها: أي: الرحم. ولاالبذيّ: فعيل من البذاء: وهو الكلام القبيح. (قاموس) (١٨٣) ليسَ الغني عَن كثرةِ العرضِ وَلكنَّ الغِني غِنَى النّفس.
العلم ال

(١٨٤) لَيسَ الكذَّابُ الَّذِي يُصلِحُ بينَ النَّاسِ وَيقولُ خيراً، وينمى خَيراً. (رواه البحاري ومسلم)

(١٨٥) لَيس شَيَّ أكرم عَلَى الله مِنَ الدُّعَاء. (رواه الترمذي)

(١٨٦) لَيسَ مِنّا من ضرب الحدود، وشقَّ الجُيُوب، ودَعَا حناعلىموت احد

بدَعوَى الجاهليّة. (رواه البحاري ومسلم)

(١٨٧) ليس الخبر كا لمُعَاينة. (رواه أحمد)

الشرط والجزاء

(١٨٨) مَن تَوَاضَعَ للّهِ؛ رَفعهُ الله ومَن تكبّر؛ وضعهُ الله. ﴿لِيهَ مِي

العرض: بالتحريك: متاع الدنيا وحطامها.

ولكن الغنى غنى النفس: أي استغناؤها عن الخلق، وقناعتها بما أعطاها الله عزّو حلّ. وينمي خيراً: بفتح الياء وكسر الميم، أي يبلغ هذا مالم يسمع من ذاك: ليصلح بينهما كان يقول: هو يسلّم عليك، ويحبّك، ويذكرك بخير، ونحو ذلك، وهذا وإن كان بظاهره كذباً لكنه ليس معدوداً في الكذب المحرّم؛ ولذا نفى النبي في صفة الكذب عنه. وفي رواية أخرى مرفوعا: "لايحل الكذب إلا في ثلاث: كذب الرجل امرأته ليرضيها، والكذب في الحرب، والكذب ليصلح بين الناس". (رواه أحمد)

الخبر كالمُعَاينَةِ: بيان لما طبع عليه الإنسان من أنه إذا عاين شيئاً، تيقن بوجوده، وفعل ما لم يكن يفعله بالأخبار ولوكان المخبر صادقاً. وتمام الحديث: عن ابن عباس الله قال: قال رسول الله الله الخبر كالمعاينة، إن الله تعالى أخبر موسى بما صنع قومه في العجل، فلم يلق الألواح، فلما عاين ماصنعوا، ألقى الألواح، فانكسرت ". (رواه أحمد)

(١٨٩) مَن لّم يشكر النّاسَ، لم يشكر الله. (أعرجه أحمدوالترمذي)

(١٩٠) مَن لّم يسأل الله، يغضب عَلَيهِ. (الترمذي)

(١٩١) مَن انتهب نهبةً، فَليسَ مِنّا. (رواه الترمذي)

(١٩٢) مَن دَلّ على خيرٍ، فله مثلُ أجر فاعله. رسلم

(١٩٣) مَن حَمل عَلينا السّلاح، فليس مِنّا. (البعاري)

(۱۹٤) من صمت، نجا. (رواه أحمد والترمذي)

(١٩٥) وَمَن تشبّه بقوم فهو مِنهُم. (رواه أبو داود)

(١٩٦) مَن يُحرم الرّفق، يُحرم الخير. (رواه مسلم)

(١٩٧) مَن أَرَادَ الحَجَّ، فليُعجّل. (رواه أبوداود)

(۱۹۸) مَن غشّنا، فليس منّا. (رواه مسلم)

لم يشكر الله: لأن الله تعالى أمر بشكر الذين هم وسائط في إيصال نعم الله تعالى إليهم، فمن لم يطاوعه فيه، لم يكن مؤدياً لشكره تعالى، أوأراد أنه إذا لم يشكر الناس مع حرصهم على ذلك، لم يشكر الله الذي يستوي عنده الشكر وعدمه.

من لم يسأل الله: استنكافا واستكباراً، يغضب عليه، قال الله عزوجل: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ الْفُعُونِيَ اللهُ عزوجل: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ الْفُعُونِيَ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُه

من صمت: أي سكت عن الشرّوما فيه إثم. نجا: من آفات الدارين، وفاز، وظفر. من تشبه بقوم: أي شبه نفسه بقوم كالكفار، والفحار، والصلحاء، والأبرار.

فهو منهم: أي من حزبهم، ومعهم في الأجر والوزر. وهذا عام في الأخلاق، واللباس، والصّورة، والهيئة، وغير ذلك. (۱۹۹) من جهز غازیاً فی سبیل الله؛ فقد غزا، ومن خلف غازیاً فی أهله؛ فقد غزا، ومن خلف غازیاً فی أهله؛ فقد غزا. (رواه البحاری ومسلم) ای صار خلفاله نی اصلاح حال عباله راهله (۲۰۰) من سکن البادیه؛ جَفًا، ومَن اتّبع الصّید؛ غفل، ومَن أله من سکن البادیه؛ جَفًا، ومَن اتّبع الصّید؛ غفل، ومَن أله من السّلطان؛ افتتن. (رواه أحمد والترمذی)

(۲۰۱) من صَلّى يُرائي؛ فقد أشرك، ومَن صَام يُرائي؛ فقد أشرك، ومَن صَام يُرائي؛ فقد أشرك، ومَن صَدت يُرائي؛ فقد أشرك. (احمد)

(٢٠٢) مَن رَغِب عَن سنّتي، فليس مِنّي. (البعاري)

(٢٠٣) مَن عَزّى ثكلي، كُسي برداً في الجنّة. (الترمذي)

(٢٠٤) مَن قتل مُعاهداً، لم يرح رائحة الجنّة. (البحاري)

(٢٠٥) مَن يُرد الله به خيرًا، يُفقه في الدين. (البحاري)

من سكن البادية جفا: أي صار غليظ القلب وقاسيه؛ لعدم المخالطة مع أهل العلم وفشو الجهالة فيهم ومن اتبع الصيد لعبًا ولهوًا، غفل عن الطاعات، ولزوم الجماعات. وهذا تنبيه لمن اعتاده، وانهمك فيه. ومن أتى السلطان افتتن: أي وقع في الفتنة. والمراد بالسلطان الحائر الغافل عن أحكام الشريعة المطهرة.

أشرك: وهوالشرك الأصغر. وإنما جعله شركا؛ لأنّ المرائي يشرك في عمله غيرالله عزّوجل قال النبي على: "إذا جمع الله الناس يوم القيمة ليوم لاريب فيه، نادى مناد من كان أشرك في عمل عمله لله أحداً، فليطلب ثوابه من عند غيرالله؛ فإن الله أغنى الشركاء عن الشرك". (رواه أحمد)

لم يوح رائحة الجنّة: أي لم يشم رائحة الحنة. يفقهه في الدّين: أي يحعله عالماً فقيهاً، يفقّه: من التفقيه وهو التفهيم. (٢٠٦) مَن صَلَّى عَلَيَّ وَاحدةً، صلَّى الله عليه عشراً. (مسلم)

(٢٠٧) مَن بني للهِ مَسجداً، بنَي اللهُ له بيتاً في الحنّة. (رواه البعاري ومسلم)

(٢٠٨) مَن صنع إلَيهِ مَعرُوف، فقال لفاعله: جَزَاكَ الله خيرا، فقد أبلغ في التّسنَاءِ. (رواه الترمذي)

(۲۰۹) مَن كان ذَاوَ جهَين في الدنيا، كان له يَوم القيامَةِ لِسانٌ مِن نار. (اللامي)

(۲۱۰) من رأى عُورَة فسترها، كان كمن أحيى مَو عُودة. (الترمذي)

(۲۱۱) من خزن لسانه، ستر الله عورته، وَمَن كفّ غضبه، كفّ الله عنه عذابه يَومَ القيامة، ومن اعتذر إلى الله، قبل الله عذره. (اليهني)

(۲۱۲) من سُئل عن علم علمه، ثم كتمه، ألحم يوم القيامة بلجام من نار. (رواه احمد والترمذي)

(٢١٣) وَمَن أشار على أخيه بأمرٍ يعلم أنّ الرُّشد في غَيره، فقد الهالمسلمة المالية الم

عَورَة: العورة: ما يحب سترها من الأعضاء، وما يكره الإنسان ظهوره من العيوب، والنقائص، وهذا هوالمراد ههنا. وقوله الله كمن أحيا موءودة كمن أخرجها حيّة من قبرها؛ وذلك لأن المرء اذا اطلع على عيبه قديرجّح الموت حياء، فإذا ستره عليه أحد، صانه كأنه أحياه.

عن علم علمه: المراد باالعلم ههنا ما يحتاج إليه السائل في أمردينه. ثم كتمه، أي أخفاه ألحم، أي أدخل في فيه لحام بلحام من نار مكافاة له حيث ألحم نفسه بالسكوت حين سئل.

(۲۱۶) من تحلّی بمالم يُعط، كان كلابس ثوبي زُور. (الرمذي)

(٢١٥) مَن تمسّك بسُنتي عند فساد أمّتي، فله أجرُ مائة شهيد. (رواه البيهقي)

(٢١٦) مَن شهد أن لا إله إلا الله وأنّ محمّداً رّسول الله، حَرَّم اللهُ عليهِ النّار. (رواه مسلم)

(٢١٧) مَن أفتى بغيرِ علم، كان إثمه على مَن أفتاهُ. (رواه ابوداود)

(٢١٨) مَن وقرصاحب بدعة، فقد أعانَ على هَدم الاسلام. (رواه البيه في مرسلاً عن إبراهيم بن مَيسرة)

(٢١٩) مَن أحدَث في أمر نا هذا ما ليسَ منه، فهورد. (رواه البحاري ومسلم)

(٢٢٠) مَن يضمن لِي مَابين لحيَيه، وما بين فحذَيه؛ أضمَن لهُ الحنّة. (رواه البعاري)

(۲۲۱) مَن أحبَّ للهِ، وأبغضَ لله، وَأعطى لله، ومَنع لله، فقد استكَمَل الإيْمَان. (رواه ابوداود)

(٢٢٢) مَن أنظر مُعسراً، أو وضع عنه، أظلّه الله في ظلّه. (رواهسلم)

أظلُّه اللهُ: أي وقاه الله من حرّيوم القيمة، أو أقعده تحت ظل عرشه.

من تحلّى: أي تزين، وأظهر من نفسه ما ليس لها. كان كلابس ثوبي زور: أي كان عداعه عظيماً، وصار من أسفله إلى أعلاه كذباً وزورًا، كمن لبس ثياب الزهاد رياءً. فهوردٌّ: أي الذي أحدثه مردود عليه. والمعنى أن من أحدث في الإسلام رأيًا لم يكن له من الكتاب، أو السنة سند ظاهر، أو حفيٌّ ملفوظ، أومستنبط، فهو مردود عليه؛ فإنّ الإسلام قد كمل واشتهر، وليس لأحد أن يزيد عليه أوينقص منه.

(٢٢٣) مَن كَذَبَ عَلَي متعمِّدا، فليتبوّ أَمَقعدَه مِنَ النّارِ. (رواه البحاري)

(۲۲۶) مَن خرج في طَلَبِ العلمِ، فهو **في سبيل الله** حتّى يرجعَ. (دواهالدم

(۲۲۵) مَن أذّن سبع سِنِين مُحتسباً، كُتِبَ له بَراءة مِنَ النّار. (رواه الترمذي) (۲۲۶) مَن مَات ولم يغز، ولم يحدّث به نفسه، مات على شعبةٍ مِّن نِّفاق. (رواه مسلم)

(٢٢٧) مَن ترك الجُمعة من غير ضرورةٍ، كتب منافقاً في كتاب لأيُمحي، وَلا يُبدّل. (رواه الشانعي)

(۲۲۸) مَن لَّم يَدَع قولَ **الزَّوروالعمل به، فليس للهِ حَاجة** في أن يدع طعامه وشرابه. <sub>(البعاري)</sub>

فليتبوَّأ مَقعدَه منَ النَّارِ: أي فليتخذ منزله من النار، والأمر ههنا بمعنى الخبر.

في سبيل الله: أي فله أجر من خرج في الجهاد حتى يرجع إلى بيته؛ لأنه كالمجاهد في إحياء الدين، وإذلال الشيطان، واتعاب النفس. نفسه: منصوب على أنه مفعول به، أو بنزع الخافض، أي في نفسه، وفي نسخة: بالرفع على الفاعلية، أي ولم يخطر بباله قط أن أغزو وفي الحديث: أنه لابُد للمؤمن أن ينوي الجهاد بأنه إذا وقع يجاهد.

الزور: وهو ما فيه إثم، أي من لم يترك القول الباطل من الكذب، وشهادة الزور، ويمين الغموس، والافتراء، والغيبة، والبهتان، والقذف، والسبّ، واللعن، وأمثالها مما يجب عليه الاجتناب منها، ويحرم عليه ارتكابها. والعمل به: أي بالزّور يعني الفواحش من الأعمال؛ لأنها في الإثم كالزور. فليس الله حاجة: أي التفات ومبالاة في أن يدع طعامه؛ إذ ليس المقصود من مشروعيته الحوع والعطش، بل مايتبعه من كسر الشهوات، وإطفاء نائرة الغضب، وتزكية النفس، فإذا لم يحصل له شيء من ذلك، لم يبال الله تعالى صيامه، و لا ينظر إليه نظر قبول.

(٢٢٩) مَن لبس ثوب شهرة في الدنيا، ألبسه اللهُ ثوب مذلّة يَومَ القيامة. (رواه أحمد وغيره)

(۲۳۰) مَن طلب العلم؛ ليُجاري بهِ العلماء، أوليُماري به السُّفهاء، او يصرف به و جوه الناس إليه، أدخلهُ الله النّار. (رواه الترمذي)

(۲۳۱) مَن تعلّم عِلماً ممّايبتغي به وجه الله لا يتعلّمه إلا ليُصيب به عرضاً مِنَ الدّنيا، لم يجدعرف الجنّة يَومَ القيامة. (رواه أبوداود) (۲۳۲) مَن أتى عرّافا، فسأله عَن شيّ، لم يقبل له صلاة أربعين ليلةً. (رواه مسلم)

(۲۳۳) مَن استعاذ مِنكم بالله، فأعيذُوه، ومن سأل بالله، فأعطوه، ومَن دَعَاكُم، فأجيبوهُ، **ومَن صنع إليكم مَعرُوفاً**،

شهرة: أي ثوب تكبّرو تفاحر، أو مايتخذ المتزهّد يشهر نفسه بالزهد.

مما يبتغي: أي مما يطلب به وحه الله أي رضاه حلّ وعلا، وهو علم الكتاب، والسنّة. لا يتعلمه حال أوصفة أخرى لقوله علماً. إلا ليصيب: أي لينال به عرضاً بفتح الراء ويسكن. من الدنيا: أي متاعاً منها. لم يجد عرف الجنّة: يعني ريحها. ولا يخفى ما في الحديث من الوعيد الشديد على عدم تصحيح النّية، وعدم إخلاصها في تحصيل العلوم الدينية. والناس عنه غافلون.

من أتى عرّافا: مبالغة العارف، والمراد به ههنا من يخبر الناس عمّا غاب عنهم رطبة ويابسته كالمنحم، والكاهن وغيرهما. لم يقبل له صلاة: أي لا يثاب عليها وإن أجزأته عن فرض وقته. أربعين ليلة: ذكرالعدد للتحديد أو التكثير.

من صنع إليكم معروفًا: أي حسن إليكم بالقول أو بالفعل.

فكافئوه، فإن لم تحدوا ما تكافئوه، فادعوا له حتى تروا أن قدكافأتموه. (رواه أحمد)

(۲۳٤) مَن رأى مِنكُم منكراً، فليغيّره بيَده، فإن لم يستطع، فبلسانه، فإن لم يستطع، فبلسانه، فإن لم يستطع، فبقلبه و ذلك أضعف الإيمان. (رواهسلم) (۲۳۵) مَن أخذ أموال النّاس يريد أداءها؛ أدّى الله عنه، ومن أخذ يُريد إتلافها، أتلفه الله عَليه. (رواه البحاري)

(٢٣٦) مَن أفطريوماً مّن رمضان من غير رخصةٍ وَلا مَرَض، لم يقض عنه صَوم الدّهر كُله وإن صَامَه. (رواه احمد)

(٢٣٧) مَن فطّر صَائِماً أو جهّز غَازيًا، فله مثل أجره. (رواه اليهقي)

(٢٣٨) مَن أطاعني؛ فقد أطاع الله، ومَن عَصاني؛ فقد عَصَى الله،

و مَن يطع الأمير؛ فقد أطاعني، ومن يعصِي الأمير؛ فقد عَصَاني. (رواه البحاري ومسلم)

فكافئوه: أي حازوه، وأحسنوا إليه مثل ما أحسن إليكم.

فادعواله: أي فكا فنوه بالدعاء. حتى تروا: بضمّ التاء وبفتحها أي تُظنّوا، أو تعلموا. أن قد كَافأتُموه: أي ادعوا له كرة بعد أخرى حتى تيقنوا أن قد أدّيتم حقّه.

فبقلبه: أي بأن لايرضى به، وذلك: أي عدم الرضاء به والإنكار عليه بالقلب فقط. أضعف الإيمان: أي أضعف مراتبه أو المعنى إنّ ذلك الشخص أضعف أهل الايمان. أدّى الله عنه: أي أعانه على أدائه في الدنيا، ويرضى خصمه في الآخرة.

لم يقض: أي لم يحد فضيلة الصّوم من رمضان، وليس معناه عدم سقوط القضاء عنه فإن المرء يخرج به من العهدة كما يخرج منه بالأداء، وهذا من باب التشديد والتغليظ.

(٢٣٩) مَن أخذ مِنَ الأرض شيئًا بغير حقّه، خسف به يومَ القيامَةِ إلى سَبع أرضين. (البعاري)

(٢٤٠) مَن رَآني في المنام، فقد رآني؛ فإنَّ الشيطان لا يتمثَّلُ في صورتي. (رواه البحاري ومسلم)

(۲٤۱) مَن ادعى ما ليس له، فليس مِنّا، **وليتبوّأ** مقعده مِنَ النّار . (رواهسلم

(٢٤٢) مَن صام رمضان إيماناً وَّاحتساباً؛ غُفرله ما تقدَّم مِن ذنبه، ومن قام ومن قام رمضان إيماناً واحتساباً؛ غُفرله ما تقدَّم مِن ذنبه، ومن قام ليماناً واحتسابا؛ غُفرله مَا تقدَّمَ من ذنبه. (رواه البحاري ومسلم)

(٢٤٣) من أكل من هذه الشجرة المنتنة، فلا يقربن مسجدنا؛ أي المالئكة تتأذّى مِمّا يتاذّى منه الإنس. (رواه البعاري ومسلم)

(۲٤٤) مَن جُعل قاضيًا بين النّاسِ، فقد ذُبح بغير سكّين.

(٢٤٥) من حَلف بغير الله، فقَد أشرك. (الترمذي)

من رآني إلخ: وفي رواية للشيخين: من رآني، فقد رأى الحق أي رؤيته إياي حق وأمر ثابت، وذلك لأن الشيطان لايقدرأن يتمثل في صورته عليم لا في النوم، ولافي اليقظة؛ لثلا يكذب على لسانه فيلتبس الحق بالباطل. وليتبوأ: أمر لفظًا و حبر معنى.

هذه الشجرة: أي البصل المنتنة أي ذات نتن، ورائحة كريهة. ويعم هذا الحكم كل شيء مُنتن سواء كان دُهنا، أو ثوباً، أو شيئًا آخر.

فقد ذبح بغير سكّين: ليس المراد به هلاك نفسه بل و كناية عن هلاك دينه.

الباب الأول

(٢٤٦) من كان يؤمِنُ باللهِ وَاليوم الآخر؛ فليكرم ضيفه، ومَن كان يؤمِنُ بالله واليوم الآخر؛ فلا يُؤذجَاره، ومَن كان يؤمنُ بالله واليوم الآخر؛ فليقلُ خيراً، أوليصمُت. (رواه البحاري ومسلم) (٢٤٧) مَن صلَّى العشاء في جَمَاعة؛ فكأنَّما قَام نِصف اللَّيل، ومَن صَلَّى الصُّبح في جَمَاعة؛ فكأنَّما صلَّى اللَّيل كُلَّه. (رواه مسلم) (٢٤٨) مَن بطَّأبه عَملُه، لم يسرع به نَسبُه. (رواه مسلم)

(٢٤٩) مَن حجّ للهِ فلم يَرفث ولم يفسق، رجع كيوم ولَدته أمّه. (رواه البخاري ومسلم)

(٢٥٠) مَن سَأَل الله الشهادة بصدق، بلّغه الله منازِل الشهداء وَإِن مَات على فِراشِه. (رواه مسلم)

(۲۰۱) مَن كان له شعرٌ فليُكرمه. (رواه أبو داود)

(٢٥٢) مَن احتبس فرساً في سَبيل اللهِ إيمانا بالله، وتصديقاً بوعده، فإنّ شِبْعَه، وريّه، وروثه، وبوله في ميزانه يوم القيمةِ. (رواه البحاري)

من بطأبه: بتشديد الطاء من التبطئة ضد التعجيل به. الباء للتعدية أي من أخره عمله، و جعله بطيئا عن البلوغ إلى درجة السعادة، لم يسرع به نسبه أي لم يقدمه نسبه ولم يحبر نقيصته؛ إذ لا يحصل التقرب إلى الله تعالى إلا بالأعمال الصّالحة، قال تعالى: هَإِنَّ أَكُرُ مُكِّمْ عِنْدُ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ﴿ (الحجرات: ١٣)

فليُكر مه: تنظيفه بالغسل، والتدهين، والامتشاط. فإنَّ شبعَه: أي ماير ويه وما يشبعه.

## نوع آخر منه

(٢٥٣) إذا سَرّتك حسنتك وسَاءَتك سيئتك، فأنت مؤمنٌ. (رواه أحمد)

(٢٥٤) إذاؤُسد الأمرإلي غيرأهله، فانتظر السَّاعة. (البعاري)

(٥٥) إذا قَضَى اللهُ ُلعبدٍ أن يمُوت بأرضٍ جعل له إليهَا حاجةً. (رواهالترمذي

(٢٥٦) إذا لَبِستم وَإذا توضّأتم، فَابدؤوا بمَيَامِنِكُمْ. (رواه احمد)

(٢٥٧) إذاوضع الطّعام، فاخلعوا نعالكم؛ فإنّه أروح لأقدَامِكُم. (رواهالدارمي)

(٢٥٨) إذا كُنتم ثلاثة، فلايتناجى اثنان دُون الآخرحتّى تختلطوا بالنّاس؛ من أجل أن يحزنه. (رواه البحاري ومسلم)

(٢٥٩) إِذَا طَبِحت مرقة فأكثر ماءها وتَعَاهَد جِيرانك. (رواه مسلم)

(٢٦٠) إذا توضّأت، فحلّل أصَابع يَدَيك ورِ جلّيكَ. (الترمذي)

(٢٦١) إذا لم تستحي، فاصنع مَاشِئتَ. (رواه البحاري)

(۲۶۲) إذا أكل أحدُكم، فليأكُل ييمينه، وإذا شَرِب، فليشرب ييمينه. (رواهسلم)

إذا لم تستحي فاصنع مَاشِئتَ: الأمر بمعنى الخبرأي إذالم يبق الحياء فيك، فعلت كل مُستقبح، وركبت كل معصية، وقيل: معناه ينبغي أن تنظر إلى ماتريد أن تفعله، فإن كنت تستحي من فعله، فافعله؛ فإن عدم الاستحياء علامة كون ذلك العمل حسناً غير قبيح. وهذا لمن كان قلبه سليماً عن أدواء المعاصي، ولم يعدم صفة الحياء.

(۲٦٣) إذا انتعلَ أحدُكُم، فَليَبدأ باليمنى، وإذَا نزع فليبدأ بالشمال لتكنِ اليُمنى أوّلهُما تنعل، وآخرهما تُنزع. (رواه البحاري ومسلم) (۲٦٤) إذا دخل أحدكم المسجد، فليركع ركعتين قبل أن يجلس. (رواه البحاري ومسلم)

(٢٦٥) إذا أطَالَ أحدُكم الغيبة، فَلا يَطرق أهله ليلًا. (رواه البحاري ومسلم) (٢٦٦) إذا دَخَلتُم علَى المريض، فنَفسُوا له في أجله، فإنّ ذلك لايردّ شيئًا ويطيبُ بنفسِه. (رواه الترمذي)

## ذكر بعض المغيبات

الَّتِي أُخبر النبيِّ بهَا وظهرَت بَعدَ وَفاتِه صَلواتُ اللهِ وَسَلامُه عَلَيه.

(١) قال النّبيُّ عَلَيْلُ وهو سيّدُ الصّادقين: "لا يَزَال مِن أُمّتِي أُمّة قائمة بأمرِ اللهِ، لايَضرّهم من خذلهم، ولا من خالفهم حتى يَأْتِي أُمرُ اللهُوهُم على ذلك". (البحاري وسلم)

(٢) وَقالَ النّبِيّ ﷺ: "يكونُ في آخر الزّمان دَجَّالُون كذّابُون، يأتونكم مِنَ الأحاديث بمالم تسمعوا أنتم ولا آباؤكُم، فإيّاكُم وإيّاهُم، لايُضلُّونكم، ولايفتنونكُم". (رواهسلم)

بأمو الله: أي بأمر دينه من حفظ الكتاب، والسنّة، والاستنباط منهما، والعمل بهما. لا يضوهم من خذلهم: أي ترك نصرتهم. ولا من خالفهم: في مساعيهم وأعمالهم؛ لكونهم منصورين من الله (عزّوجل) غير ناظرين إلى نصرة الخلق. حتى يأتي أمو الله: أي أجلهم، وقد وقع هذا من القرن الأول إلى زمننا هذا، وينجر إلى ماقبيل الساعة إن شاء الله تعالى.

(٣) وَقَالَ النّبيّ عَلَيْ : خَير النّاس قرني، ثُم الّذِين يلُونهم، ثمّ الذين يلونهم، ثمّ الذين يلونهم، ثُمّ يَجي قوم تسبق شهادة أحدهم يمينَه، ويمينُه شهادته. (رواه البعاري ومسلم)

(٤) وَقَالَ النّبِيّ ﷺ: "لَيَأْتِينَّ عَلَى النّاسِ زَمَانٌ لّايبقى أحدٌ إلّا أكل الرّبا، فإن لّم يأكُله، أصابَه مِن بخاره". (رواه احمدوابو داود)

(٥) وَقَالَ النّبِيِّ ﷺ: "إِنَّ الدين بَدَأَ غريباً، وسَيعُودكما بَدَأَ، فطُوبي للغُرباء، وهم: الذين يُصلحُون ما أفسدَ النّاسُ مِنْ بعدي من سُنتِي ". (رواه الترمذي)

(٦) وَقال النّبيّ ﷺ: "يحمل هذا العلم مِن كلّ خلف عدُوله ينفون عنه تحريف الغالين، و انتحال المُبطلين، و تأويل الجاهلين".

(رواه البهني في كتاب المدحل)

قوني: القرن: أهل كل زمان، وكأنه المقدارالذي يقترن فيه أهل ذلك الزمان في أعمارهم وأحوالهم، وقيل: القرن أربعون سنة، وقيل: هو مطلق من الزمان، وهو مصدرقرن يقرن.

تسبق شهادة أحدهم: أي يسرعون في الشهادة، واليمين؛ لقلّة مبالاتهم بالدين، وتكثر شهادة الزور، واليمين الفاحرة في زمنهم. بخاره: وفي رواية: من غباره.

يحمل: أي يأخذ هذا العلم. من كل خلف: أي من قرن يخلف السلف.

عدوله: أي ثقاته. ينفون عنه: الحملة حالة أي يطردون عنه.

تحريف الغالين: أي المبتدعة الذين يتحاوزون في كتب الله وسنة رسوله عن المعنى المراد. و انتحال المبطلين: الانتحال ادعاء قول الغير او الشعر لنفسه، قيل: هو كناية عن الكذب. و تأويل الجاهلين: أي تاويلهم معنى القرآن والحديث بما ليس بصواب. (٧) وقال النّبيّ عَلَيْنُ: "وَالّذِي نفسي ييَدِه لَا تذهب الدّنيا حتى يأتي على النّاسِ يوم لايدري القاتل فيم قتل، ولا المقتول فيم قتل"، فقيل: كيف يكون ذلك؟ قال: "الهرج، القاتل والمقتول في النّار". (روامسلم) كيف يكون ذلك؟ قال: "الهرج، القاتل والمقتول في النّار". (روامسلم) و قطهر (٨) وقال النّبي على النّبي على النّبي على النّبي ال

(٩) وَقال النّبيّ ﷺ: "والّذي نفسِي بيدِه لاتذهب الدّنيا حَتّى يمرّالرجل على القبر فيتمرغ عليه، ويقولُ ياليتني! كُنت مكان صاحب هذا القبر، وليس بهِ الدّين إلا البَلاء". (رواهسدم

فقيل كيف يكون: أي فسئل على عن سببه، فقال: الهرج أي سببه ثوران الهرج، وهيجانه بالشدّة كما قد وقع ذالك في الهند قبل ثمان سنين.

الهرج: أصل الهرج: الكثرة، والاتساع (محمع البحار) ويحيئ بمعنى الفتنة، وجاء بمعنى الفتنة، وجاء بمعنى الفتلة. بمعنى القتل أيضاً (كما في الرواية اللاحقة) لأن الهرج سبب القتل.

يتقارب الزّمان: هذا الحديث مما اتفق عليه الشيخان، وروى الترمذي عن أنس على قال الله وسول الله على الساعة حتى يتقارب الزمان، فتكون السنة كالشهر، والشهر كالجمعة، وتكون السعمة كاليوم، ويكون اليوم كالساعة، وتكون الساعة كالضرمة بالنار" ومعنى الحديث على مايفسره رواية الترمذي ظاهر في تقارب الزمان: هو مروره حيث لايدري.

فيتمرغ: أي يتقلب فوق القبر، والتمرغ: التقلب في التراب.

وليس به الدين: بالكسر أي العادة يعني يتمرغ، وليس التمرغ من عادته، وإنما حمله على ذلك البلاء والمصيبة، وقيل: المراد بالدين معناه المتعارف أي ليس ذلك التمرغ لأمرأصابه من جهة الدين، بل يتمرغ؛ لما اجهدته هموم المعيشة وغيرها.

(۱۰) وقال النبي على اليوشك أن يأتي على النّاسِ زمان لا يبقى من الإسلام إلّا اسمه، ولا يبقى مِن القرآن إلارسمه. مساجدهم عامِرة، وهي خراب من الهُدى، عُلماؤهُم شرٌّ من تحت أديم السماء. من عندهم تخرجُ الفتنة وفيهم تعُودُ". (رواه اليبقي) السماء. من عندهم تخرجُ الفتنة وفيهم تعُودُ". (رواه اليبقي) (۱۱) وقال النبي علي اليكون في آخر الزّمانِ أقوام، إخوان العلانية، وأعداء السّريرة". فقيل؟ يا رسول الله! وكيف يكونُ ذلك؟ العلانية، وأعداء السّريرة". فقيل؟ يا رسول الله! وكيف يكونُ ذلك؟ قال: "ذلك بعضهم إلى بعض، ورَهبة بعضهم مِن بعض (رواه أحمد)

ولا يبقى مِنَ القرآن: أي من علومه ومعارفه. إلارسمه: أي الظاهر منه من قراءة لفظه، وكتابة خطّه، وتحسين قرطاسه، وطبعه، ولايتبع الناس أوامره، ولا ينتهون عما ينهاهم. مساجدهم عامرة: بالأبنية المرتفعة، والحدران المنقوشة، والقناديل المعلقة وهي خراب: أي غيرعامرة من الهدى؛ لكونها محالس الغيبة، ومحافل أحاديث الدنيا. من عندهم تخرج الفتنة: لكونهم علماء سوء غير ساعين في إصلاح أحوالهم وإرشاد جهالهم؛ وذلك لأن علماءهم ورثوا علوم الدين، فإذا فسدوا بفساد أعمالهم وتركوا تبليغ الأحكام، تركهم الناس محذولين وسبوهم وشتموهم، فأما إذا كان العوام أهل دين وديانة، عظموا الدين وأكرموا أهله وإنما يتأتى تعظيم الدين في قلوب العوام إذا كان العلماء ساعين لذلك.

ذلك برغبة: أي بسبب طمع طائفة منهم إلى الأخرى، وخوف بعضهم من بعض. والحاصل: أنهم ليسوامن أهل الحب في الله والبغض له تعالى، بل أمورهم متعلقة بأغراض فاسدة، فتارة يرغبون في قوم لأغراض؛ فيظهرون لهم صدق المحبة، وتارةً يرهبون من قوم؛ فيقولون بألسنتهم: إنا معكم ومنكم اتقاء شرورهم مع أن قلوبهم تبغضهم وتعاديهم.

(١٢) وقال النبي عَلَيْنُ: "يذهبُ الصّالحُون الأوّل فالأوّل، وتبقى حُفالة كحفالة الشعير أو التّمر، لا يباليهم الله بالة". (رواه البحاري)

(١٣) وَقال النّبيّ عَلَيْنَ: "لاتقومُ السّباعةُ حتّى يكون أسعد النّاس بالدُّنيا لُكَع ابن لُكَع". (رواه الترمذي)

(١٤) وقال النبي على البيري على الناس زَمَان، الصّابر فيهم على دينه كالقابض على الجمر". (رواه الترمذي)

(١٥) وَقَالَ النَّبِيِّ عَلَيْنَا: "يُوشَكَ الأَمْمُ أَنْ تَدَاعَى عَلَيكُمْ

حُفالة كحفالة: بضم الحاء بعدها فاء، وفي نسخة: حثالته بالثاء المثلثة، معناهما: الرّدي من الشيّ. لا يباليهم الله بالة: من المبالاة، بالة، بمعنى مبالاة، مفعول مطلق أي لاينظرالله تعالى اليهم نظر رحمة؛ لأنهم تركوا الأعمال الصالحة، فصاروا كالردي من المتاع الذي ينبذ ولا يحفظ.

لكع ابن لكع: أي لئيم بن لئيم، وهو غير منصرف؛ للعدل والصفة، والمراد به ههنا من لا يعرف أصله ولا يحمد خلقه، وقد وقع ذلك في زمننا هذا كما لا يخفى، وأما المغاربة الأروبيين، فلكثرة ظهور الزنا والفواحش فيهم لايكاد أن يوثق لأحد منهم أنه ابن فلان، لا سيّما في بعض الممالك التي قال أولُوا أمرها: أن المرأة يحل منها الاستمتاع لكل أحدٍ. كالقابض على الجمرة إلابالم شديد كذالك في كالقابض على الجمو: أي كما لا يمكن القبض على الحمرة إلابالم شديد كذالك في ذلك الزمان، لا يتصور حفظ دينه إلا بصبر عظيم؛ وذلك لتغير أهل ذلك الزمان وتحولهم من الدين والإيمان إلى الشر والعصيان، فيشق على أهل الدين مخالطتهم، فإذا خالطهم أحد من أهل الدين، وبايعهم، وعاملهم بما يأمره الشرع الشريف، وحرضهم على ذلك، سبوه بألسنتهم، ورموه بأبصارهم، وظنّوه أحمق.

تداعى عليكم: بحذف أحدالتّائين من التفاعل أي دعا بعضهم بعضاً لقتالكم، وكسر شوكتكم.

الباب الأول

كما تداعى الأكلة إلى قصعتها"، فقال قائل: ومن قلةٍ نحنُ يومئذٍ، قال: "بل أنتم يومئذٍ كثير، و لكنكم غثاء كغثاءِ السّيل، ولَينزعنّ اللهُ مِن صُدُور عدو كم المهابة منكم، وَليقذفن في قلوبكم الوهَن"، قال قائل يارسُول الله! ما الوهنُ؟ قال: "حُبُّ الدُّنيا وكَرَاهية الموت". (رواه أيو داود)

(١٦) وَقال النّبيّ ﷺ: "لاتقوم السَّاعة حتّى يخرج قوم يأكُلُونَ بألسنتهم كما تأكلُ البقرة بألسنتها". (رواه أحمد)

(١٧) وقال النّبي ﷺ: "يأتي علَى النّاس زمانٌ، لايبالي المرءُ ما أخذ منه، أمِن الحَلال أم مِنَ الحَرَام". (رواه البعاري)

فقال قائل: أي سأل سائل وذلك من قلة نحن فيها يومئذ، ويمكن أن يكون (من) بمعنى (في) أي وفي قلّة نكون يومئذ. غثاء: بالضم والمد: ما يعمله السيل من الزبد، والوسخ، وغيرها. وجه الشبه عدم الإعتناء به، ودناءة القدر، وخفة الأحلام. قوله: وما الوهن؟ سؤال عن نوعه، فأجاب ﷺ بقوله: "حبّ الدنيا و كراهية الموت" أي أنه يدعوهم إلى احتمال الذَّلّ من العدو حبّ الدنيا، وحبّ البقاء فيها، وكراهية تركها. (من مجمع البحاريزيادة وحذف).

ما الوهن؟: أي ماسبب الوهن؟ قال النبي ﷺ: سببه حبّ الدنيا وكراهية الموت؛ لأن من أحبّ هذه الحياة وكره الموت، لم يتشجّع على الجهاد والمقاتلة مع الكفرة.

بألسنتهم: أي يجعلون ألسنتهم وسائل أكلهم يمدحون الناس أو يذمونهم أو يخطبون بملىء أشداقهم تحصيلاً لمتاع الدنيا. قوله على كما تأكل البقرة بألسنتها: أي من غير تمييزبين الرطب واليابس، والحيد والرّدي، كذالك يأكلون أولئك من غير تمييز بين الحلال والحرام، والبقرة ههنا اسم جنس؛ ولذالم يقل: بلسانها بَل قال: بألسنتها.

(۱۸) وقال النّبيّ ﷺ: "إنَّ مِن أشراط السَّاعة أن يتدافع أهل حمع شرط بفتحتين العلامة المسجد. لا يجدُون إمامًا يصلى بهم". (رواه أحمد وأبو داود)

(٢٠) وقال النبي عَلَيْنَ: "إنه سَيكون في آخر هذه الأمّة قومٌ، لهُم مثلُ أجر أولهم، يَأْمُرُون بالمعرُوف، وَينهَون عنِ المنكرِ، ويقاتلُون أهل الفتن. (رواه البيغيري دلال الله

(٢١) وَقال النّبيّ ﷺ: " ليأتينّ عَلَى النّاس زمانٌ **لَاينفع** فيه إلّا الدّينار والدّرهم". ﴿رُواهَاحِمْدُ

أن يتدافع أهل المسجد: أي يدراء كل من أهل المسجدالإمامة عن نفسه، ويدفع غيره إلى المحراب؛ لعدم عمله بأحكام الإمامة، ومسائل الصلاة؛ لاشتغالهم بالعاجلة.

لاينفع: أي لاينفع الناس إلاكسب الحلال؛ ليستحفظهم عن الوقوع في المحرّمات والمعاصي، ولا يبعد أن يكون معنى الحديث: أنه يكون في ذلك الزمان مدار الأفضلية والتقدم في الأمور كلها المال، وهذا كما هو ظاهر موجود في زمننا هذا، فإن أهل الدنيا الدنية وأصحاب المال هم الذين يتقدمون في كل أمر، حتى في الأمور الدينية كنصب الأئمة في المساحد، وغير ذلك، وقد كان الفقر عند السلف شيئا يرغب فيه ويقصد، وأما اليوم، فصار عيباً على أهله وشينا، ومن السلف من كان يستحب المال للعلماء؛ لئلا يحقرهم الأغنياء، قال سفيان الثوري على كان المال فيما مضى يكره، فامّا اليوم، فهو ترس المؤمن، وقال: لولا هذه الدنانير لتمندل بناهؤلاء الملوك، وقال: من كان في يده من هذه (الدنانير أو الدراهم) شيئ، فليصلحه و لا يتلفه، فإنه زمان إن احتاج كان أوّل من يبذل دينه.

(٢٢) وقال النّبيّ عَلَيْكُ: "صِنفان من أهل النّار لم أرهما: قوم معهم سياط كأذناب البقر، يضربون بها النّاس، ونسَاءٌ كاسِيَات عَارِيَات مَعْمَسُونَ مَعْمَسُونَ كأسنمة البخت المائلة. لا يدخلن مميلات مائلات، رؤوسُهُن كأسنمة البخت المائلة. لا يدخلن الحنّة ولا يَحدن ريحها، وإنّ ريحها لتو حدمن مسيرة كذا وكذا.

(٢٣) وقال النبي صلى الله الله الله الله الله العلم انتزاعاً ينتزعه مِنَ العِبَاد، ولكن يقبض العِلم القرارة العلم العِلم العِلم العِلم العِلم العِلم العُلماء، حتى إذا لم يبق عالمًا اتخد الناس رُؤو ساً جهالاً، فسألوا فأفتوا بغير علم، فضلوا وأضلوا".

لم أرهما: لعدم ظهورهما الآن ويوشك أن يظهرا.

ونساء كاسيات عاريات: المعنى إنّهن يلبسن رقائق الثياب، فتصف للناظرين أحسامهن، فهن عاريات في الحقيقة وإن كن كاسيات في الصورة، أو يلبسن ثياباً قصيرة، للزينة المتعارفة في زمنهن، لاللتستر والاستحياء من الرجال، فيبدين رُؤوسهن وصدورهن، وسوقهن، وهذا موجود في زمننا هذا في نساء النصارى، وأما اليوم، فتتبعهن نساء المسلمين، ويفتحرن بذلك. مميلات: قلوب الرجال إليهن. مائلات: إليهم، أو مائلات في مشيهن متبخترات. رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة: أي يعظمن رؤوسهن بلف عصابة، وقيل: يكسرن عقاص شعورهن حتى تنشبه بالأسمنة. البخت: هي من الجمال طوال الأعناق.

كذا وكذا: إحمال لمسافة توحد ريح الجنة منها، وجاء في رواية للبخاري: إن ريحها توجد من مسيرة أربعين خريفا أي عاماً، وفي رواية: سبعين عاماً، وفي أخرى: مائة عام، وجميع ذلك بحسب اختلاف الأشخاص والأعمال، ويحتمل أن يكون المراد طول المسافة لاتحديدها.

ينتزعه: انتزاعا أي قبضاً بصورة الانتزاع، يعني أن الله عزو جل لا يقبض العلم من العباد بأن يرفعه من بينهم إلى السماء ولكن يقبضه بقبض العلماء أي بموتهم وقبض أرواحهم. اتخذ النّاس: أي اتخذوا الحهّال كبراء وزعماء، ويختارونهم للإمامة، والإرشاد، والإفتاء، والقضاء، والوعظ، والتذكير، والتبليغ وغير ذلك.

(٢٤) وَقال النبي ﷺ: "تعلّمو العلم، وعَلّمُوه النّاس. تعلّموا الفَرائض، وعلّموه النّاس. فإنّي الفَرائض، وعلّموه النّاس. فإنّي امرةٌ مقبوض، والعِلم سَينقبض، وتَظهرُ الفتن حتّى يختلف اثنان في فريضة لايجدانِ أحداً يفصل بينهما". (رواه الدارمي)

(٢٥) وقال النبي عَلَيْ: "اقرؤوا القُرآن بلحُونِ العرب وأصواتها، وإيّاكم ولحُون أهل الكتابين، وسيجيء اليّاكم ولحُون أهل الكتابين، وسيجيء الماكم ولحُون أهل العشق ولحون أهل الكتابين، وسيجيء بعدي قوم يرجّعون بالقرآن ترجيع الغناء والنّوح، لايجاوز حناجرهم، مفتونة قلوبُهم وقلوب الذين يعجبُهم شأنُهم".

(تمّ الباب الأول ويليه الباب الثاني بحمدالله وحسن توفيقه)

اقرؤوا القران بلحونِ العرب: اللحون: جمع لحن أي اقرؤوه على طريقتهم، راعين قواعد لسانهم، غير متكلفين النغمات. وإياكم ولحون أهل العشق: أي مايفعلونه في الأشعار من رعاية قواعد الموسيقي، وكان اليهود والنصارى يقرؤون نحوًا من الغناء، ويتكلّفون فيها. قوله على يرجعون بالقرآن: أي يرددون الصوت ترجيع الغناء والنوح. لايجاوز حناجرهم: جمع حنجرة بمعنى الحلقوم، وهو كناية عن عدم صعود قراءتهم إلى مصعد القبول.

مفتونة قلوبهم: لكونهم محبين للدنيا، ومُرائين للناس، وطالبين لتحسينهم قراءتهم. وقلوب الذين يعجبهم شأنهم: أي الذين يعجبهم شأن هؤ لاء التالين، وإنما شاركوهم في كونهم مفتوني القلوب؛ لأنهم مثلهم في عدم العمل بالقرآن، يحسنون الصوت فحسب، ولايرفعون رأسا للعمل.

## الباب الثاني في الوَاقِعَاتِ وَالقصص وفيهِ أربعُون قِصّة

(۱) وَعن عُمر بن الخطّاب فَيْ قال: بينما نحنُ عند رسول الله وَالله وَاتَ يوم، إذ طلع علينا رَجُلُ شديد بياض الثياب، شديد سوَاد الشعر، لايرى عليه أثر السفر، ولايعرفه مِنّا أحدٌ حتى جَلسَ إلى النّبي فَيْ فأسند رُكبتيه إلى ركبتيه، ووَضع كفّيه على فخذيه، وقال: النّبي فأسند رُكبتيه إلى ركبتيه، ووَضع كفّيه على فخذيه، وقال: يا مُحمّد! أخبر ني عَنِ الإسلام، قال: "الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأنّ مُحمّدًا رّسُولُ الله، وتقيم الصّلة، وتؤتي الزّكاة،

إذ طلع علينا: أي بَرَزُوظهر من غير انتظار منّا رجل: وكان حبريل عَلِيًّا.

شديد بياض الثياب شديد سواد الشعولايرى عليه أثر السفر: بيان لحالته العجيبة، إذ لوكان من أهل المدينة، لكان معروفا فيما بينهم ولوكان مسافراً، لكان عليه أثر السفر من درن الثياب وتشتّت الشعر. وفيه تنبيه على أنه ينبغي لمتعلم الدين أن يحسن صُورته، ويطهّر لباسه، وينظفه.

ولا يعرفه منّا أحدّ: فإن قلت: كيف عرف عمر الله أنه لم يعرفه أحد منهم؟ أحيب: بأنه يحتمل أن يكون استند في ذلك إلى ظنه، أو إلى صريح قول الحاضرين. قال الحافظ في الفتح: وهذا (الثاني) أولى، فقد جاء في رواية: فنظر القوم بعضهم إلى بعض، فقالوا: مانعرف هذا.

فأسند ركبتيه إلى ركبتيه ووضع كفيه على فخذيه: أي على فخذي نفسه كما هو المناسب لهيئة المتعلم، أوعلى فخذي النبي الله كما جاء مصرّحاً في الروايات، ورجحه الحافظ في الفتح. وفيه إشارة إلى أنه ينبغي للمعلم ان يتواضع للسائل ويصفح عن جفائه.

وتصوم رَمضان، وتحجّ البَيتَ إن استطعت إليه سبيلاً. قال: صدقت، فعجبناله يَسألهُ ويُصدِقه، قال: فأخبرني عن الإيمان. قال: "أَن تؤمن باللهِ وَمَلآئكته وكُتبه ورُسُله وَاليومِ الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشرّه". قال: صَدَقتَ، قال: فأخبرني عَنِ الإحسان. قال: "أن تعبُد الله كأنك تَراه. فإن لم تكن تراه، فإنه يراك" قال: فأخبرني عَنِ السّاعة قال: "مَا المسؤولُ عنها بأعلم مِنَ السّائل".

فعجبنا له يسأله ويصدقه: أي يصوّبه كالمعلم يسأل التلميذ عن مسألة، ثم يصوّب حوابه أو يخطئه. وسببُ التعحب ظاهر، فإنه سأل سؤال المتعلم، وصدق تصديق المعلم.

قوله: قال: أي ذلك الرّجل. فأخبرني عن الإحسان: هومصدر يتعدّى بنفسه وبغيره، تقول: أحسنت كذا إذا اتقنته، وأحسنت إلى فلان إذا أوصلت إليه نفعاً، والأوّل هوالمراد ههُنا؛ لأن المقصود إتقان العبادَة، وهو مراقبة المعبود والإخلاص فيها، والخشوع وفراغ البال حال أدائها. قال على العبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك: أشار فيه إلى حالتين: إحداهما. وهي أرفع أن يغلب على العبد مشاهدة الحق حل محده، حتى كأنه يراه بعينه، وهو قوله على: كأنك تراه. والثانية: أن يستحضر أن الحق مطلع عليه، ولا يخفى عليه شيء من أمره، وهو قوله على: فإنه يراك وهاتان الحالتان يثمرهما معرفة الله تعالى، وخشيته. وهذا من حوامع الكلم التي أو تيها سيّد الفصحاء والبلغاء على (من فتح الباري) فأخبرني عن الساعة: أي عن وقت قيامها كما في رواية للبخاري (في كتاب الإيمان) متى الساعة. والمراد بالساعة يوم القيامة. قال: على محيباً عن سؤاله

ما المسؤول عنها بأعلم من السائل: الباء زائدة في خبر ما؛ لتأكيد النفي أي أنت وأنا مساويان في ذلك، لاأنت تعلم وقت قيامها، ولا أنا. ويستنبط منه أنّ العالم إذاسئل عما لا يعلم، يلزم عليه أن يصرّح بعدم علمه، ولايكون في ذلك نقص مرتبته، بل يكون ذلك =

قال صدقت: أي ذلك الرَّجل. صدقت خطاب للنّبيّ ﷺ

قال: فأخبرني عَن أماراتها قال: "أن تلدالأمة ربّتها، وأن ترى الحُفاة العُرَاة العَالة رعاء الشاء يتطاولُون في البُنيان". قَال: معلى العُراة العَالة رعاء الشاء يتطاولُون في البُنيان". قَال: ثمّ انطلق فلبثت مَلِيًّا: ثمّ قال لي: ياعُمر! أتَدري مَنِ السَّائل؟ قلت: اللهُ ورسولُه أعلم. قال: "فإنه جبريل أتاكم يعلمكم دينكم". (روامسلم)

= دليلاً على مزيد ورعه. وقال القرطبي: مقصود هذا السؤال كف السامعين عن السؤال عن وقت الساعة، بخلاف الأسئلة المتقدِّمة، فإن المراد بها استخراج الأجوبة؛ ليتعلم السّامعون ويعلمو بها.

فأخبرني عن أماراتها: جمع أمارة بمعنى علامة أي أخبرني عن علامات تدل على قرب قيامها. قال على أماراتها: كناية عن عقوق الأولاد، فتعامل الأولاد بأمّهاتها كمعاملة السّيد أمته من الإهانة بالسّب، والضّرب، والاستخدام. وتخصيص الأنثى إمالغلبة الجهل فيهن، أوللزوم الحكم في الذكر بالطّريق الأولى، وقد جاء في روايةٍ للبخاري (ربّها) من غيرتاء التأنيث. وفي معنى الحديث أقوال أخر من شاء فليراجع (الفتح)

وأن ترى الحفاة: جمع الحافي، وهو من لانعل له. العراة: جمع العاري، أي العاري عن الثياب. العالمة: جمع عائل، وهو الفقير. رعاء: بالكسر و المدجمع راع. الشاء: جمع شاة.

يتطاولون في البنيان: أي يتفاخرون، ويتفاضلون في تطُويل البنيان، وفي كثرته وحسنه، وفي رواية أبي هريرة على: "وإذا رأيت الحُفاة العراة الصّمّ البكم مُلوك الارض" جعلهم صُمّا بكماً؛ لعدم انتفاعهم بالحواس وإن كانت سليمة.

قال: أي عمر ﷺ، ثم انطلق: ذالك الرّجل، وفي رواية أبي هريرة ﷺ عند البخاري: ثم أدبر فقال ﷺ: ردّوه، فلم يروا شيئا.

فلبثت مليًا: (قال في القاموس المليُّ: الهوى من الدهر، والسّاعة الطويلة من النهار) ثم قال لي رسول الله ﷺ: يا عمر! أتدري من السائل؟ قلت: لا أعلم، بل الله ورسوله أعلم، قال ﷺ: فإنه حبريل على أتاكم يعلمكم دينكم بأن تسمعوا أجوبة أسئلته.

(٢) وعن عَبدالله بن عمرو في قال: رجعنا مَعَ رسول الله علي من مّكة إلى المدينة، حتى إذاكناً بمَاءٍ بالطّريق، تعجّل قوم عندالعصر فتوضّؤوا وهُم عُجال، فانتهينا إليهم وأعقابهم تَلُوح لم يمسّها المَاء. فقال رَسُول الله علي "ويل للأعقاب مِنَ النّار، أسبغوا الموضّوء. (رواه مُسلم)

ويلّ: الويل: الحزن والهلاك والمشقة من العذاب. للأعقاب: حصّ العقب بالعذاب؛ لأنه العضوالذي لم يغسل، وقيل: أراد صاحب العقب فحذف المضاف أسبغوا الوضوء: بإتيان جميع فرائضه وسُننه، واستوعبُوا الأعضاء غسلاً. (قال في القاموس: أسبغ الله النّعمة أتمّها، والوضوء أبلغه مواضعه، ووفّي كلّ عضوحقه) أبي ذرٍ عن أبو ذرّ عن صاحب رسول الله الله السمه حندب، اشتهر بكنيته، وقوله: لبيك يا رسول الله!: هو مأخوذ من لبّ بالمكان وألبّ إذا قام به، وألبّ على كذا إذا لم يفارقه، ولم يستعمل إلاعلى لفظ التثنية في معنى التكرير أي إجابة بعد إجابة وهو منصوب على المصدرية بعامل لا يظهر، كأنك قلت: ألبّ إلباباً بعد إلباب. (قاله في النّهاية)

(٤) وَعَن رَبِيعة بن كعب على قال: كنتُ أبيت مَعَ رسول الله على فاتيتُه بوضوءه وحاجته، فقالَ لي: "سَل". فقلت: أسألك مُرافقتك في الحنّة، قال: "أو غير ذلك"؟ قلت: هو ذاك، قال: "فأعنّى على نفسك بكثرة السجود".

(٥) وَعَن النّعمان بن بشير فَضِيه قال: "كان رسُولُ الله عَلَيْلُو ليسوّي صفوفنا، حتّى كأنّما يسوّي بها القداح، حتى رأى أنّا قد عقلنا عنه. ثمّ خرج يوماً، فقام حتى كاد أن يكبّر، فرأى رجلاً بادياً صدره من الصّف"،

بوضوئه: بفتح الواو وهو الماء الذي يتوضأ به كالفطور والسحور يقال لما يفطر به ولما يتسحربه، وبضم الواو التوضي والفعل المعروف نفسه، وأصله من الوضاة وهي الحسن. وحاجته: أي سائر ما يحتاج إليه من نحو سواك وسحادة (المرقات)

. أو غير ذلك: بسكون الواو وبفتحها أي فمسؤولك هذا أو غير ذلك، وعلى الثاني أتسأل هذا وغير ذلك.

هو ذاك: يعني مرادي ماذكرت، لا أريد غيره. فقال على: فأعني على نفسك بكثرة السحود أي أنا أدعولك ولكن لا تتكل، بل اجتهد في ابتغاء مرضاته عزّو جل، وأكثر السحود أي في ضمن الصلاة وهذا كقول الطبيب للمريض: أعالجك بما يشفيك الله به ولكن أعني بالاحتماء، وامتثال أمري. وفي قوله على: "على نفسك" إشارة إلى أن النفس تمنع صاحبها عن ابتغاء مرضات الله، وأن نيل المراتب العلية لا يكون إلا بمخالفة النفس.

كأنما يسوّي بها القداح: حمع القدح بكسر القاف، وهو السّهم. وضرب المثل به للمتساويين مبالغةً في الاستواء.

**باديًا صدره من الصف**: أي خارجًا صدره من صدور القوم.

كنت أبيت مع رسول الله على: أي أنام عنده على.

فقال: "عباد الله! لتسوّن صُفو فكم أو ليخالفن الله بين و جوهكم". (رواهماسلم)

(٦) وعن عبدِ الله بن سلام فَقَّ قَالَ: لمّا قدم النّبيّ قَلْكُ المدينة جئت، فلمّا تبيّنت وجهه، عرفت أن وجهه ليس بوجه كذّابٍ، فكان أوّل ما قالَ: "يا أيّها النّاس أفشوا السلام، وأطعموا الطّعام، وصلوا الأرحَام، وصلّوا باللّيل والنّاس نيَامٌ، تدخلوا الجنّة بسَلَام.

وصلوا الأرحَام، وصلّوا باللّيل والنّاس نيَامٌ، تدخلوا الجنّة بسَلَام.

أو ليخالفن الله بين وجوهكم: أي يحوّلُها إلى أدبَارِكم، أو يمسخها على صوربعض الحيوانات، أوبحذف المضاف أي وحوه قلوبكم فتختلفون كما في رواية أخرى لمسلم: ولاتختلفوا فتختلف قلوبكم. وتسوية الصفوف في زمننا هذا عمل متروك كأنه شرعٌ نسخ، لا الإمام يسوّي ولا النّاس يسوّون، ولذا تراهم أشدّ اختلافا فيما بينهم. فلما تبيّنت وجهه: أي رأيت وجهه ظاهرًا واضحًا رأي العين.

عرفت أنّ وجهه ليس بوجه كذاب: بإضافة الوحه إلى كذاب وبكونه صفةً له يعنى رأيت على وجهه أنوار الصدّق لامعة، وآثاره لائحة. وكان عبد الله بن سلام عسم من أحبار اليهود، متضلعاً بعلم التوراة، وبما اشتهرمن علامات النبي المبعوث في آخر الزمان في فكان حريًّا أن يعرفه بأول نظرة. وقوله في: أفشو االسلام: أي أكثروه. وأطعموا الطعام: أحبابكم وأصدقاءكم ومن يحتاج إليه من اليتامي والمساكين. وصلوا الأرحام: صلة الرحم كناية عن الإحسان إلى الأقربين نسباً وصهراً، والتعطّف عليهم، والرفق بهم، والرعاية لأحوالهم ولو أساؤوا، وقطع الرحم ضدّه، يقال: وصل رحمه يصلها وصلاً وصلةً، والهاء فيها عوض من الواو المحذوفة من أوله كما علم في الصرف، فكأنه بالإحسان إليهم قدوصل مابينه وبينهم من علاقة القرابة والصهرية. تدخلوا الجنة بسلام: أي بالسلامة والعافية عن أهوال يوم القيامة، والحنة في إصطلاح الشريعة هي دارالنعيم في الآخرة من الاجتنان، وهوالتستر. شُمِّيت بذلك؛ لتكاثف أشجارها، والتفاف أغصانها.

منها قالت: مابقي منها إلا كتفها قال: "بقي كلّها غير كتفها".

(رواه الترمذي)

ما بقي منها إلاكتفها: يعني إنّا تصدقنا جميع لحمها، ولم يبق إلاكتفها.

بقي كلّها غير كتفها: أي ما تصدّقتُنّ، فهو الباقي في الحقيقة؛ لأنه ذخر للآخرة، ومحفوظ عن الضياع والهلاك، ومصون من أن يخنز، وما بقي عندنا، فسوف يفني فليس له البقاء، قال الله عزّوجل: ﴿مَا عِنْدَكُمْ يَنْفَدُ وَمَا عِنْدَ اللّهِ بَاقٍ﴾ (النحل:٩٦) وفيه حث على التصدق بما استطاع وترغيب في نعماء الآخرة بإنفاق المال.

وعن أبي قتادة على النهاية: الجِنَازة بالكسرو الفتح: الميّت بسريره، وقيل: بالكسر السمه. بجنازة: قال في النهاية: الجِنَازة بالكسرو الفتح: الميّت بسريره، وقيل: بالكسر السرير، وبالفتح الميت. قوله من نصب الدنيا: النصبُ التعب، قال الله عزّو جل حكاية عن سيدنا موسى على ﴿ لَقَدْ لَقِينَا مِنْ سَفَرِنَا هَذَا نَصَبا ﴾ (الكهف: ٢٢) وفي سُورة التوبة ﴿ لا يُصِيبُهُمْ ظَمَا ولا يَصَبُ والتوبة التون والصّاد) وقد جاء بضم النون وسكون الصاد أيضًا، كما في سورة ص ﴿ أَنِي مَسَنِيَ الشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ وَعَذَابٍ ﴾ (ص: ٤١)

العبد الفاجر: من الفحور، قال في النهاية: الفاجر المنبعث في المعاصي والمحارم من باب نصر ينصر، وجاء في دعاء الوتر ونترك من يفحرك أي من يعصيك ويخالفك. (٩) وَعن بُريدة فَيْ قال: دَخل بلال عَلى رسُول الله عَلَى وهو يتغدّى، فقال رسُول الله عَلَى الله عَلَى عَلَى وهو يتغدّى، فقال رسُول الله عَلَى الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الملائكة ما أكل عندَه". (رواه الليهقي في شعب الإيمان)

(١٠) وعن جابر في الله قال: أتيتُ النّبيّ في الله في دَيْن كان على أبي، فدققت الباب، فقال من ذا؟ فقلتُ: أنا، فقال: أناأنا، كأنه كرهها.

(١١) وعن أنسٍ ﷺ قال كانَ أخوان على عهد رسول اللهِ ﷺ والآحر يحترف.

دخل بلال: هو الحبشي صاحب رسول الله ﷺ، ومؤذن مسحده.

وهو: يعني رسول الله على يتغدّى: (من التفعّل) أصل الكلمة من الغداء، وهو: الطعام الله يؤكل أوّل النهار، قال الله: عزّوجل حكاية عن سيّدنا موسى على فَرْتِنَا غَدَاءَنافَ (الكهف: ٦٢) فقال رسول الله على: الغداء يا بلال: أي احضر الغداء بنصب الغداء. وفيه أنه يستحب للآكل أن يدعو من دخل عليه إلى الطّعام.

كأنّه كرهها: يعني أنه على كره حوابي بلفظ أنا، وكان ينبغي أن يذكر اسمه؛ ليعلم من الدّاخل، ويعرف من يدق الباب. وفي ذلك دليلٌ على أنه على كما كان يعلّم الصلاة وماشابهها من العبادات، كذالك كان يعلّم آداب المصاحبة، وطرق العشرة.

يحتوف: قوله: يحترف من الاحتراف، وأصله من الحرفة، وهي: الصناعة، وجهة الكسب. يقال: هو يحترف لعياله ويحرف أي يكتسب. ومنه قول أبي بكر رهيد: إن حرفتي لم تكن تعجز عن مؤنة أهلي.

فشكى المحترفُ أخاه النّبي عَلَيْ فقال: "لَعَلَّكُ ترزقُ به". (رواه الرسول الله عَلَيْ فقال: العَلَلَ ترزقُ به". (رواه الله عَلَيْ فقال الله عَلَيْ فقال الله عَلَيْ فقال الله عَلَيْ فقال الرّجُل: المسجد قاعدٌ، فتر حزح له رسُولُ الله عَلَيْ فقال الرّجُل: المسلم الله! إنّ في المكان سعة، فقال النّبي عَلَيْ : "إنّ للمسلم لحقاً إذا رآه أخوه أن يتز حزح له". (رواه اليهقي في شعب الإيمان) واد كان المكان واسعا وإد كان المكان واسعا في حجر علم بن أبي سلمة في قال: كنتُ غلاماً في حجر (١٣) وعن عمر بن أبي سلمة في قال: كنتُ غلاماً في حجر

فشكى المحترف: أي في عدم مساعدة أخيه في حرفته، النبيّ: منصوب بنزع الحافض أي إلى النبي ﷺ فقال ﷺ: لعلّك توزق به: يعني إن الله تعالى ينصر هذِه الأمّة ويرزقها بضعفائها، فلا تكن شاكيًا، بل ينبغي لك أن تكون شاكراً. وظهر بهذا الحديث الشريف: إن من أسباب الرزق أن يكسب الرحل للضعفاء فينصره الله تعالى بذلك، ويزيد في كسبه.

رسول الله ﷺ: **و كانت يدي تطيش ف**ي الصّحفةِ،

إنّ في المَكان سعةً: أصله الوسع حذفت الواو، وزيدت التاء في آخره بدلاً عنها كالوزن والزنة، ومعناه أي أن لاحاجة إلى تنحيك يارسول الله! فإن المكان واسع، فقال النبي عَلَيْ: إن للمسلم لحقاً إذا رآهُ أخوه حائيا إليه، وداخلاً عليه أن يتزحزح له عن مكانه الذي هو حالسٌ فيه؛ إكراماً له وترحيباً.

عمر بن أبي سلمة على: هو ربيب النبي على، أمّه أم سلمة من أزواجه على، وأبوه عبد الله بن عبد الأسد أخوه على من الرضاعة، توفي سنة أربع من الهجرة، فتزوّج رسول الله على أمّ سلمة بعد انقضاء عدّتها كانت امرأة مصبية أي ذات صبيان، فربّى النبي على صبيانها، وهذا معنى قوله على: كنت غلاماً في حجر النبي. وكانت يدي تطيش: أي كنت آكل يوماً معه على فكانت يدي تطيش في الصحفة أي تدورُ فيها و تتناول من كل جانب،

## فقال لي رسُول الله ﷺ: "سَمّ الله و كُل بيمينك و كُل ممّا يليك".

(رواه البخاري ومُسلم)

(١٤) وَعَن أميّة بن مخشي فَ قال: كان رجلٌ يأكل، فلم يسمّ حتى لم يبق من طعامه إلا لُقمة، فلمّارفعها إلى فيه، قال: بسم الله أوَّله و آخره، فضحِكَ النّبيّ فَ مَ قالَ: "مازال الشيطان يأكل معه فلمّا ذكر اسم الله، استقاءَ مَا في بطنه". (رواه أبوداود)

فقال عليهُ: سمَّ الله: أي اذكر اسم الله، أوقل بسم الله إذا أردتٌ أن تأكل.

وكل بيمينك: أي بيدك اليمني؛ فإنه من حصال الأنبياء والصّالحين.

وكل مما يليك: أي مما يقربك، لا من كلّ جانب، وهذا إذا كان المأكول من نوعٍ واحدٍ، وأمّا إذا كان من أنواعٍ مختلفة، فلا يمنع من التناول كما جاء في حديث عكراش بن ذُويب. ثم الجمهور على سنية الأكل مما يليه منفرداً كان أومع الجماعة؛ لأن الأكل من كلّ جانب غير ملائم، ومنبئ عن حرص صاحبه، ودالّ على سُوءِ العشرة مع الأحباب، والأقرباء، ومن يّأكل مابقى بعده. (من المرقات وغيره)

مازال الشيطان يأكل معه: من حين شروع ذلك الرّجل في الطعام؛ وذلك لأن الشيطان لا يستطيع أن يأكل مع الّذي أراد أن ياكل فذكر اسم الله، وأما إذا لم يذكر، فإن الشيطان يتمكّن من الأكل معه (كما جاء في رواية البخاري)

استقاء مافي بطنه: أي قاء تعمداً؛ لأنّه إذا قال الرجل بسم الله أوّله وآخره، فقد استوعب جميع أجزاء الطعام بذكر اسم الله تعالى، فكان حريّاً أن يخرج من بطنه، وكان على الشيطان أن يستخرج من جوفه؛ لكونه عدوّ الله وعدوّ اسمه سبحانه وتعالى. وهذا ممّا لا تدركه أبصار الناس، بل هو مُدرك ببصيرة صاحب النبوّة على: ويظهر من الحديث أنّ من نسى اسم الله في أول الطعام، يستحب له إذا ذكر أن يقول: "بسم الله أوّله و آخره".

(۱۵) وعن عبدالله بن مَسعُود ﴿ قَالَ: كُنّا يومَ بدر كُلُّ ثلاثةٍ على بعير فكان أبو لُبابة وعليُّ بن أبي طالب زَميليْ رسول الله عليُّ: قال: نحن نمشي قال: فكانت إذا جَاءت عقبة رسُول الله عليُّ: قالا: نحن نمشي عنك، قال: "ما أنتما بأقوى مِني، وما أنا بأغنى عَنِ الأجر منكما".

(١٦) وعن عقبة بن عامر في قال: لقيتُ رسُول الله علي فقلتُ:

كنا يوم بدر: يعني يوم غزوة بدر (وقعت ٢ه)كل ثلاثة على بعير: يعني أنّ الظهور كانت قليلة، فلم يمكن أن يركب كل واحدٍ واحدٍ فرادى؛ لقِلتّها، فاشترك كل ثلاثة في بعير واحدٍ، فكانوا يتناولون في الركوب والنزول. وقوله كلّ ثلاثة: مرفوع على أنه بدل من ضمير كُنّا بدل البعض.

زميلي رسول الله على الزميل: العديل الذي حمله مع حملك على البعير، وأيضا الزّميل: الرفيق في السفر الذي يعينك على أمورك، وهو الرّديف أيضًا، والزاملة: البعيرالذي يحمل عليه الطعام والمتاع. والبعير: يقع على الذكروالأنثى من الإبل، ويجمع على أبعرة وبعران، (قاله في النهاية)

عقبة: أي النّوبة، يقال: دارت عقبة فلانٍ أي جارت نوبته، ومنه الاعتقاب وهو التناوب في الشيء واحدا بعد واحد.

قالا: أي أبولبابة وعلى على نحن نمشى عوضا عنك، قال: على حواباعن قولهما ما أنتما بأقوى مني، وما أنا بأغنى عن الأجرمنكما: أي لوكنتما أقوى مني أوكنتما أحوج مني إلى الثواب، لفعلت، وليس كذالك. وفي لفظ الحديث ما يدّل على أنّ هذا السؤال والحواب قد تكرّرا، و في إظهار احتياج نفسه الكريمة إلى الثواب تنبيه على أنّ العبد محتاج إليه ولو بلغ في القرب كل مبلغ و درجة. (اللّهم ارزقنا اتباع رسولك على أنّ

ما النّجاةُ؟ فقال: "أملك عليك لسانك، وليسعك بَيتُك، وابك على خطيئتكُ". (رواه أحمد والترمذي)

(۱۷) وعن على وهيده قال: بينا رسول الله ويطي ذات ليلة يُصلي، فوضع يده على الأرض، فلدغته عقرب، فناولها رسول الله ويطي بنعله، فقتلها. فلما انصرف، قال: "لعن الله العقرب، ماتَدع مُصلِياً ولا غيره، أو (قال) نبيًا وغيره، ثمّ دعا بملح وماء، فجعله في إناء، ثمّ جعل يصبُّه على إصبعه حيث لدغته، و يمسحها، ويعود فها بالمُعَود تين. (رواه البيهقي في شعب الإيمان)

ما النجاة: أي كيف النجاة، وأي عمل الذي يوصل إليها، فقال في: أملك: من الإملاك كما هو المصحّح في النسخ، ولكن معناه ههنا غيرظاهر؛ لأن الإملاك مصدر بمعنى التمليك: ولا معنى له ههنا، وقد ضبط بعض الشرّاح بكسر الهمزة، وقال في مجمع البحار: هو أمر من الثلاثي أي احفظها عما لا خير فيه (حاشية المشكاة)

لسانك: واللسان يذكر ويؤنث، جمعه ألسنة وألسن ولُسنُ، ومعنى الحديث: أن لا تسعمله إلا فيما ينفعك، لافيما يضرك يكون عليك وبالاً؛ فان اللّسان حِرمه صغير، وحُرمُه كبير، لو حفظت لسانك، نحوت من مهالك الدنيا والآخرة.

وليسعك بيتك: أي لاتزل مشتغلاً في بيتك بأمور الآخرة ومصالح الأهل والولد، ولا تخرج منه إلا لحاجة دينية كالحماعة والجمعة وغيرذلك، أو لحاجة دنيوية لابد من انحاحها، فإن في خارج البيت فِتناومهالك تحذبك اليها.

وابك على خطيئتك: فإن حير الخطّائين التوابُون الذين يستغفرون الله لذنوبهم، ويبكون على سُوءِ حالهم محافة أن يدركهم عذابُ الله. (١٨) وعَن أسامة بن زيد في قال: بعثنا رسُولُ الله على إلى أناسٍ من جُهَينة، فأتيتُ على رجل منهم، فذهبت أطعنه، فقال: لا إله إلا الله، فطعنته، فقتلته، فحئتُ إلى النّبيّ على فأخبرته، فقال: "أقتلته وقد شهد أن لا إله إلا الله!"، قلتُ: يَا رسُول الله! إنّما فعل ذلك تعوُّذاً، قال: "فهلا شققت عن قلبه".

(١٩) وعن أبي هُريرة فَقِه (قال): إن رجُلاً تقاضى رسول الله عَلَيْ فَاعْلَمُ عَلَيْ فَالله عَلَيْ فَا فَاعْلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله فَهَمَّ أصحابه، فقال: "دعُوه؛ فإن لصاحب الحق مقالاً،

الإغلاظ، وهو إفعال من الغلظة أي تقاضي بكلام فيه غلظة وهي ضدّ الرقّة، ولعلّ

المتقاضى كان كافراً. فهمّ أصحابه أي قصدوا أن يمنعوه من الإغلاظ. فقال ﷺ:

دعوه: أي اتركوه؛ فإن لصاحب الحق مقالاً، فينبغي للمديون أن يسمع قوله.

واشترواله بعيراً فأعطوهُ إيّاه" قالوا: لانجد إلّا أفضل منعول ثاني منعول ثاني منعول ثاني من سنّه، قال: "اشتروه فأعطوهُ إيّاه؛ فإنّ خيركُم أحسنكم أريدبه البَعْرِبِحدف المضاف أي من ذي سنة قضاءً". (رواهما البخاري ومُسلم)

(٢٠) وعن أمّ سَلمة فَيْهَا أَنَّها كانت عند رسُول الله صَّلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ عَلَالُهُ

وميمونة، إذ أقبل ابنُ أمّ مكتوم طَيُّتِنه فدخل عليه، فقال مينوارجه من المالية المالية

رَسُولُ الله ﷺ: "احتجبامنه"، فقلتُ: يا رسول الله! أليس

هو أعْمى؟ لا يبصرنا، فقالَ رسولُ الله صَلَيْنَ الْعَمَى لا يبصرنا، فقالَ رسولُ الله صَلَيْنَ الله المنهم الكار

ألستما تبصوانه؟ " (رواه أحمدوالترمذي وأبوداود)

(٢١) وعَن أبي هُريرة فَيْ عن النّبيّ عَلَيْ قَالَ: "كانت امرأتانِ معهُما ابناهما، حاءَ الذئب فذهب بابن إحداهما، فقالت صاحبتها: إنّما ذهب بابنك، وقالت الأحرى: إنما ذهب بابنك،

من سنّه: السّن: الضرس، ويُراد به ذوالسنّ، وأريد به ههُنا البعير كما يقتضيه سياق الكلام. وميمونة: فيه ثلاثة أوجه: (١) الرفع للعطف على المستترفي كانت. (٢) النصب عطفاً على إسمأنّ. (٣) الجر عطفاً على لفظ رسول الله، والأوجه هوالثاني.

أفعميا وال أنتما: تثنية عمياء، تأنيث أعمى، وهو استفهام إنكار.

ألستما تبصرانه: فيه ما يدل على شدّة الاهتمام بالحجاب، وكان ذاك زمن عهد النبوة فكيف في هذا العصر المشحون بالفتن.

فتحاكمتا إلى داود، فقضى به للكبرى، فخرجتا على سليمان بن داود، فأخبرتاه، فقال: ائتوني بالسّكّين أشقه بينكما، فقالت الصّغرى: لاتفعل يَرحمكَ الله هوابنها، فقضى للصغرى". (ووالمعلويوسله) للصّغرى: لاتفعل يَرحمكَ الله هوابنها، فقضى للصغرى" الله على يمشي (٢٢) و عن بُريدة في قال: بينما رسُولُ الله على يمشي إذجاءه رجل مَعَه حمار، فقال: يارسول الله! اركب على على حمار، فقال: يارسول الله! اركب وتأخر الرّجل، فقال رسُولُ الله على على حمار، فقال: "لا أنت أحقُّ بصدر دابتك وتأخر الرّجل، فقال رسُولُ الله على فركب. (رواه الترمذي)

فقضى به للكبرى: لدليل ظهرله في ذلك الوقت، ولم يكن هذا الحكم من داود (صلوات الله عليه وسلامه) بالوحي وإلّالم يخالفه ابنه سليمان عليه فقال سليمان عليه: ائتوني بالسكين، قال ذلك اختباراً لشفقتهما؛ لتمييز الأمّ من غيرها. وهذه حيلة لطيفة أي معرفة باطن القضية. أشقه: أي أقطعه لكما؛ ليكون بينكما نصفين، فقالت الصغرى: لاتفعل يرحمك الله، حملة معترضة.

هو ابنها: أي لا أدعي أنه ابني بل أقرُّ الآن أنه ابنها، قالت ذلك شفقة على ولدها، وقالت في نفسها: إنه إذا يبقى حيّا عندها، فأزوره مراراً، وتقرّ عيني برؤيته تارةً فتارةً، أما إذا شق وقسم، فلا يبقى حيّا فاختارت الأهون من الأمرين، وأما الكبرى فسكتت حين سمعت قوله عيد: "أشقه" فظهر بذلك أنها كانت كاذبة في دعواها، ولذلك قضى سليمان عيد للصغرى إقامة للحق، ولعله (صلوات الله وسلامه عليه) أخبر بذلك أباه ثم قضى بأمره، ومشورته. ولا يبعد أنهما تحاكمتا عنده أيضابعد إن رجعتا من عندأ بيه فقضى ماقضى.

وتَأْخَرُ الرِّجلُ: أي قدم لرسول الله ﴿ حماره، وتأخّرعن محلسه، وخلّاه له ﷺ وأراد أن يكون رديفه ﷺ، ولم يحترئ أن يجلس أمامه ﷺ، فقال رسول الله ﷺ: "لا" =

= أي الأحلس أمامك؛ الأنك أنت أحق بصدر دابتك إلا أن تجعله لي أي صريحاً بعد علمك أنك أنت أحق به. وفي الحديث: أنه تستحبّ للراكب أن يقدّم مركبه للماشي إذا كان فيه سعةً، والإيضرّه ذلك، وفيه أيضًا أنّ الأحق بصدر مركبه صاحبه، فالايحوز للغير أن يركب ويتقدّم عليه من غير إذنه، وفيه أنه الأبدّله من الإعلام به إذا آثر صاحب المركب والتكرمة أحاه المسلم على نفسه، فلو قدم من غير علم بذلك، لم يحزله أن يقبل من غير الإعلام به، وروى مسلم عن أبي مسعود على مرفوعاً: والايومنّ الرّجل الرجل في سلطانه، والايقعد في بيته على تكرمته إلّا بإذنه، وينبغي في هذين أيضاً أن يُعلم صاحب السلطان وصاحب التكرمة أنك أحق بذلك إذالم يكن عالمابه.

أنّ رجلا استحمل إلخ: أي طلب أن يحمله على دابّة، والمرادبه أن يعطيه حمولة؛ ليركبها فقال: ما أصنع بولدالناقة؟ ولدالناقة يطلق على الصغير منه، والكبير وإن كان ولدها لكّنه لايطلق عليه عرفا، ولذلك تعجّب ذلك الرّجل بقوله على: "إنّي حاملك على ولدالنّاقة" وكان هذا القول منه شمراحاً ولم يكن كذباً، ولذلك قال: على "هل تلدالإبل إلاالنّوق" والمعنى: أنّك لو تدبّرت، لما قلت ما قلت. ففيه له إرشاد إلى أنه ينبغي لمن سمع قول غيره أن لا يبادر إلى ردّه قبل التأمل، والنّوق: بضم النون جمع النّاقة، وهي أنثى الإبل. وفي الحديث: استحباب الممازحة مع الأصدقاء والحلّان إذالم يكن الكلام كذباً، روى أبوهُريرة أن أصحاب رسول الله شم قالوا: يارسول الله! إنّك لا أقول إلا حقاً". (الترمذي)

(٢٤) وعن أبي أيُّوب الأنصاريِّ فَيُّهَ قال: جاءر جل إلى النّبي ﷺ فقال: عظني وأوجز، فقال: "إذا قمت في صلاتك، فصل صلاة مودّع، ولاتكلّم بكلام تعذر منه غدا، واجمع الإياس مِمَّا من فتح بفتح و كرم بكرم بمعنى الفنوط في أيدي النّاس". (رواه أحمد)

(٢٥) وعن أنسٍ طَيْهُ قال: بينما نحنُ في المسجد مَعَ رسول الله عَلَيْ إذجاءَ أعرابيُّ، فقام يبُولُ في المسجد فقال أصحابُ رسُول الله عَلَيْنُ: مه مَه، فقال رسُول عَلَيْنَ:

عظني: على صيغة الأمر من الوعظ. وأوجز: أي عظ بكلام محتصر؛ لأسمعه وأعيه.

فقال على: إذا قمت إلخ: أي تارك نفسه وجميع ماسوى الله، وأقبل بكلك إلى جناب الحق سبحانه وتقلس بتوجه تام، وإخلاص كلي، ويحتمل أن يكون معناه مودع حياته أي كن كأنك تصلّي آخر الصلوات في حياتك، وقد حان الرّحيل.

ولا تكلم بكلام تعذر منه غدا: أي إذا أردت أن تتكلم، فتدبر عاقبته، ولا تكلم من غير تدبر ؟ كيلا يكون وبالاً عليك، وكي لاتحتاج إلى الاعتذار منه، وكان بعض الصلحاء لايتكلم إلا قليلاً، فسأل عن ذلك، فقال: إنما أداوم على السكوت؛ لأني لم أندم على السكوت قط، وندمت على الكلام مراراً.

و اجمع الإياس: أمر من جمع يجمع، أو من أجمع يجمع أي اعزم على اليأس مما في أيدي النّاس، واجمع خاطرك على القنوط مما في أيديهم، فإذا فعلت ذلك، صرت محبوباً لهم، ومكرماً، ومن اتّعظ بهذه المواعظ الثلاثة فقد حاز لنفسه راحة الدنيا والآخرة.

"لَا تزرموه، دعُوه". فتَركُوه حتّى بال، ثمّ إنّ رسُول الله على دعَاه،

فقالَ لَه: "إَنَّ هذُهِ المسَاجد لاتصلح لشيٌّ من هذا البول والقذر، وإنَّما

هي لذكر الله والصّلاة وقراءَة القُرآن" أو كما قال رسُول الله ﷺ، قالِ: آي قال مذا القوام، فجاءَ بدلوٍ من ماءٍ، فشنه عليه. وأمر رجلاً من القوم، فجاءَ بدلوٍ من ماءٍ، فشنه عليه.

(رواه البحاري ومُسلم)

(٢٦) وعن طلق بن على ﷺ قال: خرجنا وفداً إلى رسول الله ﷺ

**فبايعناه، وصَلَّينا معه، وأحبرناه أنَّ بأرضنابيعة لنا، فاستوهبناه م**ن فضل

طهوره، فدعا بماء، فتوضّأ و تمضمض ثم صبّه لنا في إداوة وأمرنا،

لاتو رهو ٥: أي لا تقطعوا عليه بوله، يقال: زرم الدَّمع والبول إذا انقطعا، وأزرمته إذا قطعته. دعوه: أي اتركوه حتى يبول؛ فإنكم لو قطعتم بوله يتضرر بذلك، وبعثتم ميسرين، ولم تبعثو امعسّرين كماور دفي رواية أبي هُريرة ﷺ فتركوه حتى بال.

ثم إن رسول الله ﷺ دعاه: ليعظه، ويعلُّمه آداب المسجد، ولم يزجره؛ لكونه أعرابيًّا غير عالم بها. وفيه إر شاد منه عَلَمْ إلى أن طريق الإصلاح هوالرفق والرّحمة، لاالعنف والشدّة، نعم! قد يحتاج إليهما أيضاكما غضب رسول الله ﷺ على معاذبن جبل ﷺ حين أطال القراءة في الصلاة. فشنّه: قال في النهاية: أي صبه والسنَّ الصب في سهولة، ويروى بالشين.

خوجنا وفداً: قول طلق بن على ﴿ حرجنا وفداً وهم الذين يجتمعون، فيسافرون، ويردون البلاد، واحدهم وافدوا الَّذين يقصدون الأمراء لزيارة وغيرها، تقول: وفد يفد فهو وافد.

فبايعناه: والمبايعة في مثل هذا المقام عبارة عن المعاقدة والمعاهدة، كأنَّ كلِّ واحد منهما باع ما عنده من صاحبه، و أعطاه خالصةً لنفسه و طاعته و دخيلة أمره (قال في النهاية) إنَّ بأر ضنابيعة لنا: البيعة بالكسر معبد النصاري، جمعه بيع بكسر الباء وفتح الياء، قال الله (عزوجل): ٥ أَنْهَا مَتْ صَوَامَعُ وبِيعٌ وَصَلُواتٌ ١٠ (الحج: ٤٠) الآية.

فاستوهبناه: أي طلبنا منه أن يهب لنا. وقوله: في إداوة: بالكسر، إناء صغير من حلد يتخذ للماء، و جمعها أداوي (قاله في النهاية) فقال: "أخرجُوا فإذا أتيتم أرضكم، فاكسرُوا بيعتكم، وانضِوجُوا مكانها بهذا الماء، واتخذوها مسجدا" قُلنا: إنّ البلد بعيد، والحرّ شديدٌ، والماء ينشف، فقال: "مُدّوه فإنّه لايزيده إلاطيبا". (رواه النسائي) شديدٌ، والماء ينشف، فقال: "مُدّوه فإنّه لايزيده إلاطيبا". (رواه النسائي) اي المناه المناه مناهدات مناهدات مناهدات وهي النساء النساء النساء النساء المناه المناه

قوله: الماء ينشف: أي يقل بالجفاف، قال ابن الأثير في النهاية: أصل النشف دخول الماء في الأرض، نشفت الأرض أي شربته.

نفسه و زنة عَرشه ومِدَادَ كلماته". (رواهمسلم)

لوزنتهنّ: أي لساوتهن، أورجحتهن. عاد الضمير إلى معنى ما قلت وهي الكلمات قوله ﷺ سبحان الله و بحمده عدد خلقه: بيان للكلمات الأربع التي قالهنّ ﷺ بعدها.

سبحان الله: أي أنزّه الله تعالى، وأبرّئه من العيوب، أصل التسبيح التنزيه، والتقديس، والتبرئة، من النقائص، والسبّحان مصدر كالتسبيح، وهو منصوب على المصدرية أي أسبّح الله سبحانا وبحمده أي وأنطق بحمده عدد حلقه منصوب بنزع الخافض، وكذا معطوفاته أي بعدد خلقه وقيل: على المصدرية. والمعنى: أعدّ تسبيحه، وخلقه، وبمقدار مايرضاه، وبما يساوي ثقل عرشه، وبعدد كلماته.

(۲۸) وعن أبي قتادة صفيحه قال: قال رجلّ: يارسُول الله! أرأيتَ إلا قتلتُ في سَبيل اللهِ صابراً مُحتسبا مقبلاً غير مُدبر يُكفّرالله عني سَبيل اللهِ صابراً مُحتسبا مقبلاً غير مُدبر يُكفّرالله عني خطاياي؟ فقال رسُولُ الله علي الله علي الله الدين كذلك قال جبريل". (رواه مُسلم) فقال: "نعم إلا الدّين كذلك قال جبريل". (رواه مُسلم) من الله عن الله عن أبي ذرّ صفيحه قال: دخلتُ على رسُول الله علي فذكر الله عنه قال: دخلتُ على رسُول الله علي قال: المحديث بطوله إلى أن قال: قلت: يا رسول الله! أوصني، قال: "أوصيك بتقوى الله، فإنّه أزين لأمرك كُلّه"، قلتُ: زدني قال: "عليك بتلاوة القرآن وَ ذِكر اللهِ عزّو جلّ، فإنّه ذِكرٌ لَكُ في السّماءِ "عليك بتلاوة القرآن وَ ذِكر اللهِ عزّو جلّ، فإنّه ذِكرٌ لَكُ في السّماءِ "عليك بتلاوة القرآن وَ ذِكر اللهِ عزّو جلّ، فإنّه ذِكرٌ لَكُ في السّماءِ

مُحتسبا: من الاحتساب، وهو من الحسب كالاعتداد من العدّ أي ناوياً بقتله وجه الله تعالى قوله: يكفّر الله عني خطاياى: أي من التكفير مجرده كفر، وهو السّتر، وتكفير الخطيئة سترها ومحوها. والكفارة: الخصلة التي من شأنها أن تكفر الخطيئة أي تسترها وتمحوها إلا الدّين فإنه لايكفّر؛ لكونه من حقوق الناس، قال الشيخ المحدّث الدّهلوي: فيه دليل على أنّ في حقوق العباد لضيقا.

فذكر الحديث بطوله: أحرجه بتمامه المنذري في كتاب الترغيب والترهيب.

أوصني: من الإيصاء وهو إفعال من الوصيّة أوصاه ووصاه عهد إليه.

فإنه أزين لأمرك كلّه: أي لأمور دينك؛ ودُنياك فإن من اتَّقى الله عزّوجلّ حازصلاحهما، وتحمّل له كل شأنه. قلت زدني: وصيّتك.

ذكرلك في السماء: كما قال تعالى: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ ﴾ (البقرة:١٥٢) ورد في الحديث المرافوع: "لايقعد قوم يذكرون الله إلا حفتهم الملائكة، وغشيتهم الرحمة، ونزلت عليهم السكينة، وذكرهم الله فيمن عنده "(رواه مسلم)

وَنورٌلكَ فِي الأَرضِ"، قلت: زِدني، قال: عليكَ بطُول الصّمت، فإنّه مطردة للشيطان، وعَونٌ لك على أمردينك"، قُلت: زدني، قال: "أيّاكَ وكثرة الضّحك، فإنّه يميتُ القلب، ويذهبُ القلب، ويذهبُ النّاكَ وكثرة الضّحك، فإنّه يميتُ القلب، ويذهبُ بنورالوجه"، قلتُ: زدني، قال: "قل الحق وإن كان مُرَّا"، قلتُ: زدني، قال: "لا تخف في الله لومَة لائمٍ"، قلتُ: زدني، قال: "يَا تَخف في الله لومَة لائمٍ"، قلتُ: زدني، قال:

"ليحجزك عن النّاس ماتعلم عن نفسك". (رواه البيهقي في شعب الإيمان) أي ليمنعك أي عن عوبهم من عيوبك

ونورٌ لك في الأرض: أي في هذا العالم؛ لكون ذكر الله سبب ظهور نور المعرفة واليقين. عليك بطول الصّمت: أي السّكوت. فإنه مطردة للشيطان: أي سبب لطرده؛ لأنّه لايزال يرصد أن يغويه ويدحضه، وأكثرما يتمكّن من الإضلال والإغواء فبتسلّطه على لسان العبد، فإذا لازم العبد كف لسانه، صار الشيطان مطروداً أو حائباً.

وعَون: أي مُعين لك. على أمر دينك: لأنك إذا حفظت لسانك تيسر لك التمسك بالدين. فإنه: أي كثرة الضحك يميت القلب أي يورث قساوته ويلهيه عن ذكر الله عزّ و جل، فإنّ موت القلب غفلته عن ذكر الله سبحانه، كما جاء في الحديث المتفق عليه "مثل الذي يذكر ربّه والذي لا يذكر مثل الحيّ والميّت".

**ويذهبُ بنورالوجه**: أي يزيل نوره الذي يظهر في وحوه الصالحين، وليس المراد به حُسن النحد وصباحة الوحه؛ فإنّ النّور غيرهما. قوله ﷺ: ليحجزك: أي ليمنعك عن الناس أي عن عيوبهم.

ما تعلم من نفسك: أي من عيوب تفسك أي كن مستحضراً لعيوب نفسك و اشغلها بإزالة ما فيها من العيوب. فاذا فعلت ذلك لم تحد في عمرك زمانا تعيّب فيه أحداً او تعيّره و تغتابه، و هذا معنى قوله على المستحرك عن الناس و قال قائل في ذلك.

(٣٠) وعن أبي هُريرة ﴿ مُنْهِ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قال: "أتدرون ماالغيبة؟" قالوا: اللهُ ورسُوله أعلم، قال: "ذكرك أحاكَ بما يكرهُ، قيل: أفِرأيتَ إن كانَ في أخِيْ ما أقول؟ قال: "إن كان فيه ماتقول، فقد اغتبته، وإن لم يكن فيه ماتقول، فقد بهته". (رواه مُسلم) (٣١) وعَن جَابِر ﷺ: "أوحَى اللهُ ﷺ: "أوحَى اللهُ عزّو جلّ إلى جبريل عليم أن أقلب مدينة كُذا وكُذا بأهلها، فِقَال: اي مع المله الماله الما وعليهم؛ فإن وجهَه لم يتمعّر في ساعةً قط". (رواه البيهقي في شعب الإيمان) (٣٢) وعَن ابن مَسعُود عَلَيْهِ أَنّ رسُول الله عَلَيْ نام عَلي حصِير، فقام وقد أثَّر في حسده، فقال ابن مَسعُودٍ: يارسول الله! **لو أمَرتنا أن** نبسط لك ونعمل، فقال: "مالي وللدنيا، ومَا أنا والدُّنيا إلّا كراكب استظل تحت شجرة ثمراح وتركها". (رواه الترمذي وابن ماجة)

بهتّه: من البهتان والبهتان أعظم من الغيبة وهو لايخلو منها

(٣٣) وعن أبي مَسعود اللَّهُ قال: كُنتُ أضربُ غُلامٍاً لي، فسمعت من خلفي صوتاً، "اعلم أبامسعودٍ! لله أقدر عليك منك عليه"، فالتفتُّ فإذا هو رسُول الله ﷺ، فقلت: يا رسولَ الله! هُو حرّ لوجه الله، فقال: "إمّا إنّك لولم تفعل للفحتك النّار أو (قال) لمسّتك النّار".

(٣٤) وعن ابن عباسِ ﷺ يَوماً

فقال: "ياغلام! احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده تجاهك، الله تجده تجاهك، أي أمامك أي أمامك

= فالمعنى أي أي ألفة لي بها ومحبة، وأيّ ألفة لها بي ومحبة. وما أنا والدنيا إلاكراكب استظل الراكب تحت شجرة ثمّ راح أي ارتحل وتركها من غيرأن يجمع أوراقها وأغصانها، وأن يبني تحتها بيوتاً مرتفعة، أو أن يفرش فرشا مرفوعة. وفي الحديث تنبيه على أنه ينبغي لمن يتبعه على أن يكون قليل المتاع في الدنيا.

فقلت يارسول الله هو حرّ: أي معتق مِنّى لوجه الله أي لابتغاء رضوان الله. وفعل ذلك تحرزاً عن المعصية؛ لئلا يقع فيها فأعتقه دفعاً لسبب المعصية عن نفسه، ومثل هذاكثير في قصص الصّحابة ﴿ وَكَانُوا راغبين في الآخرة أشدّ رغبة، وهاربين عن عذابها أشد هُرب فقال ﷺ: "إما إنك لولم تفعل ذلك للفحتك النّار" لظلمك على ذلك العبد. معنى لفحتك النار أي ضربتك بلهبها، ومنه قوله تعالى ﴿ لَلْفَحُ وْجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ ﴾ (المومون:١٠٤) أو قال لمستك النّار بلام التاكيد من المسّ، والمراد بمسها إحراقها وضربها بلهبها.

ياغلام: قوله ﷺ لابن عمّه عبد الله، ياغلام: بضمّ الميم؛ لكونه نكرةً مقصودةً.

احفظ الله: المراد به حفظ فرائضه، وحدوده، وملازمة تقواه، واحتناب نواهيه ومالايرضاه. يحفظك: من مكاره الدنيا والآخرة. احفظ الله تجده تجاهك أي أمامك، والمعنى تجده مسارعاً لإنجاح حوائجك، ومامسّتك حاجة إلا أن وجدته قدقضاها، وتجده حيث تو جّهت، والتّجاه: أصله و جاه بضم الواو وكسرها، قلبت تاء كما في التراث.

وإذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله، واعلم أنّ الأمّة أن المحمّة انه سائر النهاء واحلم أنّ الأمّة لو احتمعت على أن ينفعُوك بشيّ، لَم يَنفعُوك إلّا بشيّ قد كتبه الله لك، ولو احتمعوا على أن يضروك بشيّ، لم يضرّوك إلابشيّ قد كتبه الله عليك، وفعَت الأقلامُ وحفت الصّحف. (رواه أحمد والترمذي)

وإذا سألت شيئًا: أي أردت سؤاله فاسأل الله أن يعطيك و لاتسأل غيره؛ فإن خزائن الحود بيده، ولا قادر ولا معطي إلا هو، فهو أحق أن يقصد، وأحرى أن يسأل منه كل قليل و كثير وعظيم وحقير، كما جاء في رواية أنس على مرفوعاً "يسأل أحدكم ربّه حاجته كلها حتى يسأل شسع نعله إذا انقطع "(رواه الترمذي) وإذا استعنت: أي أردت أن تطلب المعونة على أمرمن أمور الدنيا والآخرة، فاستعن بالله؛ لأنه القادر على كل شيّ وغيره عاجز عن كل شيّ حتى عن جلب مصالح نفسه و دفع مضارها، فهو المستعان كما قال الله عزّوجل : هي أيّاك نَعْبُدُ وَإِيّاك نَسْتَعِينُ (الفاتحة: ٥) بتقديم المعمول؛ ليفيد الحصر والاختصاص.

اعلم أنّ الأمة: المراد بالأمة ههنا سائر الخلق قاطبة، وأما مدلولها وضعًا وعرفا فالحماعة واتباع نبي والرجل الحامع للخير المقتدى به، نحو قوله تعالى: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ (ايسن ١٦٠) والزمان، نحو قوله تعالى: ﴿وَادَكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ ﴾ (يوسف ١٥٠) لو اجتمعت أي لو اجتمع آحادها وأفرادها على أن ينفعوك بشيّ مما شئت أو مما شاعوا، لم ينفعوك إلا بشيء قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيّ ، لم يضرّوك إلا بشيّ قد كتبه الله عليك؛ فإنه لاراد لما قضى الله، ولا معطى لما منع، ولا مانع لما أعطى، قال الله عزّوجلّ: ﴿وَإِنْ يَمْسَسُكَ الله بُضُرُ فلا كَاشِفَ لَهُ إِلّا هُوَ وَإِنْ يُرِدُكَ بِخَيْرٍ فلا رَادّ لِفَصْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (يونس ١٠٠١) والمعنى وحديد الله تبارك وتعالى في إيصال الضّرر والنفع، فهو الضار النافع، ليس لأحد في ذلك شرك وهو المؤثر في الوجود سبحانه وتعالى، فيه حث على التوكل والاعتماد عليه عزّوجلّ في جميع المؤثر في الوجود سبحانه وتعالى، فيه حث على التوكل والاعتماد عليه عزّوجلّ في جميع المؤثر في الوجود المنعن ولا تغير عمّا هي عليه، وهذا من أحسن الكنايات وأبلغها، الكائنات؛ فلايقع فيها تبديل أونسخ و لا تغير عمّا هي عليه، وهذا من أحسن الكنايات وأبلغها، ومن علم ذلك وتيقن به، هان عليه التوكل على خالقه والإعراض عمّا سواه.

(٣٥) وعن عَبد الرّحمن بن عبدالله عن أبيه قال: كُنّا مع رسول الله ﷺ في سفرِ، فانطلق لحاجته، فرأينا حمّرة معها فرخان، فأخَذنا فرخيها، فجاءت الحمّرة، فجعلت تفرش، فجَاء النبيّ ﷺ، فقال: "مَن فجع هذه بولدها؟ رُدُّوا ولدهَا إليهَا" ورأَى قرية نمل قدحر قناها قال: "من حرّق هذه"؟ فقلنا: نحن. قال: "إِنّه لاينبغى أن يُعذّب بالنّار إلّا ربُّ النّار". (رواه أبوداود) (٣٦) وعن عبدالله بن عَمرو ﷺ أنّ رسُول الله ﷺ مرّ بمجلسين في مَسجده، فقال: "كلا هُمَّا عُلِّي خير، وَأحدُهما أفضل من صاحبه، أمّا هؤلاء فيدعُونَ الله ويرغبون إليه، فإن شاءَ أعطاهم، وإن شاء قال ذلك مُشَرِ إلى أحدالمحلسين وهم الذين كانيريلا كرون الله ويدعونه منعهم، وأمَّا هؤلاء فيتعلَّمون الفقه أو (قال) العلم، ويُعلَّمونَ الجاهل، فهم أفضل، وإنّما بعثت مُعَلّمًا" ثم جلس فيهم. (رواه التّرمي)

فرأينا حمرة: هي طائر صغير كالعصفور، معها فرخان لها، وهو تثنية الفرخ، قال في القاموس: الفرخ ولد الطائر وكل صغير من الحيوان والنبات، جمعه أفرخ وأفراخ. فجعلت تفرش: بحذف إحدى التائين من التفعل من تفرش الطائر إذابسط جناحيه أي جعلت تفرش بجناحيه على فرخيها تعطفا عليهما، فقال على: "من فحع هذه بولدها"؟ أي من أوجعها وأذاها بأخذولدها وحبسه. رُدّوا ولدها إليها؛ ليذهب فزعها ووجعها، ورأى قرية النّمل مجتمع ترابها الّتي تسكن فيها، لا ينبغي أن يُعذب بالنّار إلاربّ النّار وهو الله عزّوجل. وإنما بعثت معلّمًا: بيان للدليل على كونهم أفضل من الآخرين، ثم أظهر النبي في الفقه لغة: فضلهم بعمله حيث حلس فيهم، وشبّه عملهم بعمله الذي بعث به هو الله على والفقه لغة:

(٣٧) وعن عائشة ﴿ قَالَت: جَاءَ رجلٌ فقعد بين يدي رسول الله ﷺ فقال: يا رسُول الله! إنّ لِي مَملوكين يكذَّبُونَني ويخونونني ويعصونني، وأشتِمهِم وأضربهم، فكيف أنامنهم؟ ُ فقالٌ رَسُولُ الله ﷺ: "إذاكانَ يَومُ القيامةِ، يحسبُ ماخانوك وعصَوك وكَذبُوك، وعقابُك إيّاهُم، فإن كان عقابك إيّاهُم بقدر ذُنُوبهم، كان كفافا، **لالكَ ولاعليكَ،** وإن كان عقابُك إيّاهم دُون ذُنوبهم، **كان**َ فضلاً لكَ، وإن كانَ عقابُك إيّاهُم فوق ذنوبهم، اقتصّ لهم منك الفضلُ" فتنحّى الرّجل، وجعل يهتف ويبكي، فقال له رسُول اللهِ ﷺ: "أما تقرأ قولَ الله عزّوَجلّ": ﴿وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ فقال الرّجُل: يا رسولَ اللهِ!

فكيف أنامنهم: أي فكيف يكون مالي من أجلهم وبسببهم عندالله عزوجل.

كان كفافا: كفاف الشيء مالا يفضل عنه. (برابرسرابر)

لالك و لا عليك: بيان لكفاف أي لالك فيه ثواب و لاعليك فيه عقاب.

كان فضلالك: أي يكون الفضل لك ويقتص الفضل لك منهم.

اقتص: على زنة المجهول من الاقتصاص أي أحذ منك القصاص.

فتنحى الرّجل: أي بعد من مقامه وتحول إلى الناحية. فجعل يهتف أي يصيح ويبكي على نفسه متفكراً فيما يعامل به يوم القيمة. ما أجدُ لي ولهؤ لاءِ شيئًا خيرًا من مفارقتهم، أشهدُك أنّهم كلّهم أحرار. (رواه الترمذي)

(٣٨) وعَن أنسٍ ﴿ عَلَى قَالَ: جَاءَ ثلاثة رهط إلى أزواج النّبيّ ﷺ عَلَيْكُ يسألُونَ عَن عبادة النّبيّ، فلمّا أخبروا بها كأنّهم تقالّوهَا،

أشهدك أنهم كلهم أحرار: جمع الحرّ أي عتقاء، ولا يخفى مافيه من تعاظم الصّحابة حساب يوم القيمة، وتفكرهم في ذلك، وتجنبهم عن الدنيا مخافة عذاب الآخرة، فهل أحد يقتدى بهم في تفسير قوله ونضع الموازين القسط أي ذوات العدل، وإفراد القسط، لانه مصدر، وصف به للمبالغة ليوم القيامة أي لجزاء يوم القيامة أو لأهله أوفيه، كقولك: جئت لخمس خلون من الشهر، فلا تظلم نفس شيئا: من نقص حسنة أو زيادة سيئة، وإن كان العمل مثقال حبة من خردل أي مقدار حبة منه هُأَتُيْنَا بِهَا هُ (الانبياء:٤٧) أي أحضرناها، هُو كَفَى بِنَا حَاسِبِينَ هُ (الانبياء:٤٧) إذ لامزيد على علمنا وعَدلنا.

جاءَ ثلاثة رهط: الرَّهط مادون العشرة ولا واحد له من لفظه، جمعه أرهط وأراهط وإرهاط وأراهيط، ومنه قوله عزو جل ﴿وَكَانَ فِي الْمَدِينَةِ تِسْعَةُ رَهْطٍ ﴾ (السلنه) إلى أزواج النبي الله أي زوجاته جمع الزوج، وهو يطلق على البعل والزوجة. يسألون عن عبادة النبي الله المقتدوا به وليتبعوه، والمراد بعبادته الله همنا العبادة في البيت أي سأل أولئك الرهط أنه كنف يصلي في البيت ليلاً ونهاراً سوى المكتوبة، هل يداوم على الصوم أم لا؟ فقالت أزواجه الله يسان أو يباشر نساءه، فلمّا أحبروا بها.

كأنهم تقالوها: أي زعموا أنها قليلة، من التقالل وهو تفاعل من القلة، وزاد أنس الفظة كأنَّ؛ الأنهم لم يصرّحوابها، بل يفهم ذلك مما قالوه بعد ذلك من قولهم: أين نحن من النبي أي أي لسنا نساوي النبي في مرتبته العليا؛ فإنه حبيب الله ومصطفاه ومغفورله، فتكفي له العبادة القليلة، وأما نحن، فكثيرة خطايانا، فلا تكفي لنا العبادة القليلة، فيجب علينا إكتارها بالغة ما بلغت زائدة على عبادته في أخطؤوا في اجتهادهم ولم يعلموا أن اتباع النبي في هوالعبادة المتقبّلة، وما أحد أفضل عبادة منه (صلواتُ الله عليه وسلامُه) ولذا قال في "أما والله إني أخشاكم لله ومن شاءأن يصير أعبد الناس واتقاهم فليتبعه، في وليقتف آثاره.

فقالوا: أين نحنُ منَ النّبيّ وقلي وقد غفرَالله ماتقدَّم من ذنبه وَمَا تأخّر، فقال أحدهُم: أمّا أنا فأصلِّي اللّيل أبداً، وقال الآخر: أما أنا فأصُومُ النهار أبداً ولا أفطر، وقال الآخرُ: أنا أعتزلُ النّساء فلا أتزوّجُ أبداً. فجاءَ النّبيّ والله فقال: "أنتم الّذين قلتم كذا وكذا؟ أما وَالله! إنّي لأخشاكُم للله وأتقاكم له، لكنّي أصُوم وأفطر، وأصلي وأرقد، وأتزوّجُ النّساء، فمن رَغب عن سُنتي فليس مِني". (رواه البحاري ومسلم) النّساء، فمن رَغب عن سُنتي فليس مِني". (رواه البحاري ومسلم) وعن العرباض بن سارية في قال صلّى بِنَا رسول الله والله الله عليه فات يوم ثم أقبل علينا بوجهه، فوعظنا مَوعظة بليغة ذات يوم ثم أقبل علينا بوجهه، فوعظنا مَوعظة بليغة

فمن رغب عن سُنتي فليس مني: أي ليس من أتباعي وأشياعي، ولا أحسبه من حِزبي، ولا يخفى أنه على قال ذلك توبيخا لهم وتهديدا إذا أرادوا ترك اتباعه على في العبادة، فكيف بالذين يعصُونه في كل حال، ويخالفونه في كل مقام ومقال، ويرجون النجاح والفلاح في اتباع الكفرة الإفرنجيين، وأعداءه المخذولين، وترى الناس الخواص منهم والعوام يحبون في التجارة والسياسة وغيرهما سلوك منهاجهم، ويرون العار على أنفسهم إذا اتبعوا نبيهم في زيّه، وهيئته، ولباسه، وصورته.

تنبيه: في قول اولئك الرهط وقد غفر الله ماتقدم من ذنبه تلميح إلى قوله عزّوجل: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذُنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ (الفتح: ٢) قال في الحلالين في تفسير هذه الآية: وهو مؤوّل؛ لعصمة الأنبياء بالدليل العقلي القاطع من الذنوب، وقال البيضاوي: أي جميع مافرط منك ممّا يصح أن يعاتب عليه.

## ذرفت منها العيُون، ووجلت منها القُلوبُ، فقال رجُلٌ: يارسُول الله!

ذرفت منها العُيُون: أي حرت الدُّموع منها، ووحلت منها القلوب أي حافت لتأثير تلك الموعظة فيها. فقال رجل: يارسول الله! كأنّ هذه موعظة مودع (بكسر الدّال المهملة) فإن المودِّع عندالوداع لايترك شيئا مما يهم المودُّع (بفتح الدال) أي كأنك يا رسول اللهِ! تودعنا بهذهِ الموعظة، قال هذا لما رأى من مبالغته ﷺ في تخويفهم وتحذيرهم، فظن أنَّ ذلك لقرب وفاته ومفارقته. فأوصنا أي فمرنا بما فيه كمال صلاحنا، فقال: أوصيكم بتقوى الله، هذا من جوامع الكلم؛ لأن التقوى امتثال المأمورات، والاجتناب عن المنهيات. والسمع أي وأوصيكم بالسمع لكلام الخليفة والأمير سمع قبول واتباع. والطاعة أي وأوصيكم بأن تطيعوا إذا أمركم مالم يأمر بمعصيةٍ، كما مرّ في الباب الأوّل، وإن كان أي ذو الأمر عبداً حبشيا أسود اللّون قبيح المنظر، وفي رواية أخرجها البخاري مرفوعاً "اسمعوا وأطيعوا وإن استعمل عليكم عبد حبشيّ كأن رأسه زبيبة" وفي رواية عند مُسلم مرفوعاً "إن أمرعليكم عبد مجدع يقود كم بكتاب الله، فاسمعوا له وأطيعوا" والمراد بالمجدع مقطوع الأذن والأنف. فإنّه من يّعش أي من يبقى حيّا بعدي أي بعد موتى فسيرى اختلافاً كثيراً، وفي الاختلاف ضرر كثير، وميل عن سواءِ السّبيل، فعليكم حينئذٍ بسنّتي وسنّة الخلفاء الراشدين المهديين، تفلحون بذلك، وتنجون عن المهالك، وإنما أمر باتباع سنَّة الخلفاء؛ لأنهم لم يعملوا إلابسنته الله الله فالإضافة إليهم إما لعملهم بها أو لاستنباطهم إياها. قوله: المهديين أي الذين هداهم الله إلى الحق، و المراد بالخلفاء الراشدين المهديين الخلفاء الأربعة: أبو بكر فعمر فعثمان فعلى ١٠٠٠ لأنه قال ١١٤٪ "الخلافة ثلاثون سنة ثم تكون مُلكاً" وقد انتهى هذا الزمان بخلافة على ١٠٠٠ قوله ١٠٠٠ "تمسَّكُوابها" أي خذوها بالقوة، واحفظوها بالعمل. وعضوًا عليها بالنواجذ: جمع ناجذة (بالذال المعجمة) قيل: هو الضرس الأخير، وقيل: هو مرادف السّن، وهو كناية عن شدّة الملازمة بالسنّة والتمسّك بها كمن أمسك الشيء بنواجذه وعض عليه؛ لئلا ينزع منه. وإياكم ومحدثات الأمور التي تحدث في الدين بعد الخلفاء الراشدين اعتقاداً كان أو غيره، فإنه بدعة و كل بدعة ضلالة؟ = كأن هذه موعظة مودّع فأوصنا، فقال: "أوصيكم بتقوى الله والسّمع والطّاعة وإن كان عبداً حبشيّاً، فإنّه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الرّاشدين المهديّين، تمسّكوا بها وعضّوا عليها بالنّواجذ، وإيّاكم ومُحدثاتِ الأمور، فإن كلّ مُحدثة بدعة، وكُلّ بدعةٍ ضلالة". (رواه احدوابوداود) الأمور، فإن كلّ مُحدثة بدعة، وكُلّ بدعةٍ ضلالة". (رواه احدوابوداود) حمار، ليس بيني وبَينَه إلّا مؤخّرة الرّحل، فقال: يامعاذ!

ليس بيني وبينه إلّا مؤخرة الرحل: استثناء مفرغ، ومؤخرة الرحل: هي العود الذي يكون خلف الراكب، والمؤخرة: بضم الميم وبعدها همزة ساكنة وقد تبدّل واواً ثمّ خاء مكسورة هذا هو الصحيح، وفيه لغة أخرى: بفتح الهمزة والخاء المشدّدة المكسورة وقد تفتح، وفي آخر الحديث "لاتبشّرهم فيتكلوا" منصوب بحواب النّهي بتقدير أنْ بعد الفاء أي لو بشرتهم بذلك لا عتمدوا على التوحيد، وتركوا اجتهادهم في العبادات والأعمال الصالحة، والاتكال: افتعال من وكل يكل، وفي الحديث دليل أنه قد تخفى بعض المسائل عن العوام نصيحةً لهم.

[وهذا آخر ما تيسرلي في تحشية هذا الكتاب، بعون الله الملك الوهّاب، وإليه المرجع والمآب، الحمد لله التائب على من تاب، والصلاة على رسوله سيد من أوتي الحكمة وفصل الخطاب، وعلى آله وصحبه خير آل وأصحاب]

<sup>=</sup> لأن الحق ماجاء به النبي على قولا كان أو فعلاً، واقتداه في ذلك حلفاؤه وصحابته هي، فما لا يرجع اليه، يكون بدعة وضلالة؛ إذ ليس بعد الحق إلا الضلال، والبدعة أقبح شي عند رسوله وأسوء سيئة، قال هي: "من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهورد". كنت ردف النبي على حمار: أي راكبا حلفه عليه.

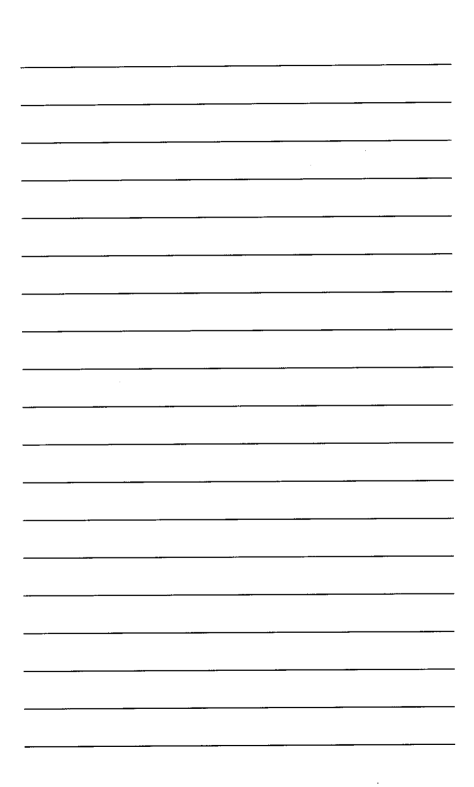
"هَل تَدري ما حق الله على عِباده وما حق العباد عَلَى الله؟" قلت: الله ورسُوله أعلم، قال: "فإنَّ حق الله على العباد أن يعبُدُوه، ولايشركُوا به شيئًا، وحقُّ العباد على الله أن لا يعذب من لا يشركُ به شيئًا" قلتُ: يا رسول الله! أفلا أبشرُ به النّاس؟ قال: "لَا تبشّرهم فيتّكلوا". (رواه البحاري ومسلم)

[وهذا آخر الأحاديث من هذا الباب، وبتمامه تمّ الكتاب، والحمد لله ربّ العلمين، والصلاة على سيد رُسُله محمّد وآله وصحبه أجمعين. قال المؤلف: (عفا الله عنه وشكر سعيه) فرغت من تسويد هذا الكتاب بحمد الله وحُسن توفيقه في شهر رمضان المبارك سنة أربع وسبعين بعد ألف وثلاثمائة من الهجرة النبوية على صاحبها الصلاة والتحيّة]

### الفهرس

| ٣     | مقدمة الكتاب                                   | -1        |
|-------|------------------------------------------------|-----------|
|       | الباب الأول                                    |           |
| ٤     | الجملة الإسميَّة                               | -4        |
| 11    | نوع آخر منها                                   | -٣        |
| ١٦    | الجملة الاسمية التي دخل عليها لا               | <b>– </b> |
| ١٧    | الجُملة الاسمّيةُ الّـتي دَخلت عليها حرف إنَّ  | -0        |
| 77    | إِنَّمَا، الجُملَة الفِعليَّة                  | ۳-        |
| 7     | الجملة الفعلية الَّتي في أوَّله "لا" النَّافية | -٧        |
| 77    | صيغ الأمروَالنّهي                              | -7        |
| ٣٢    | ليس الناقصة                                    | -7        |
| ٣٣    | الشرط والجزاء                                  | -9        |
| ٤٣    | نوع آخر منه                                    | -1.       |
| ٤٤    | ذكر بعض المغيبَات                              | -11       |
|       | الباب الثاني                                   |           |
| ۸۳-0۳ | في الوَاقعَات وَالقصص                          | -17       |

# يا د داشت



# مَكْمَا لِلْكِبْشِكِ المطبوعة

| ه د: مقه ی                                                                                                                                                        | مله نة که ن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ملونة مجلدة                                                                               |                                                                                                                                                                                                                |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| الفوز الكبير<br>تلخيص المفتاح<br>دروس البلاغة<br>الكافية<br>تعليم المتعلم<br>مبادئ الأصول<br>مبادئ الفلسفة<br>مادئ الفلسفة<br>شافي<br>ون الله تعالى<br>كرتون مقوي | ملونة كرة من المفتى المرقاة المرقاة المرقاة المرقاة عوامل النحو عوامل النحو الساغوجي المعلقات السبع المعلقات السبع من الكافي مع مختصر الملونة مجلدة ملونة مجلدة ملونة مجلدة مراجامي الصحيح للبخارى الصحيح للبخارى                                                                                                                                                                                                          | (۲ مجلدات) (مجلدات) (مجلدات) (۸ مجلدات) (۲ مجلدات) (۲ مجلدات) (۳مجلدات) (مجلدین) (مجلدین) | الصحيح لمسلم الموطأ للإمام محمد الموطأ للإمام مالك الهداية مشكاة المصابيح التبيان في علوم القرآن تفسير البيضاوي تفسير مصطلح الحديث تفسير المجلالين المسند للإمام الأعظم الحسامي نور الأنوار القطبي كنز الدقائق |  |
| Fazail-e-Aamal (Ge                                                                                                                                                | ol. 1, 2, 3) I. 1, 2, 3) I. 1, 2, 3) I. (Vol. 1, 2, 3) I. (Spanish) (H. Binding) I. (German) (H. Binding) I. (German) (H. Binding) I. (I. Binding) | ·                                                                                         | نفحة العرب<br>شرح التهذيب<br>مختصر القدوري<br>تعريب علم الصيغة<br>نور الإيضاح<br>البلاغة الواضحة<br>ديوان الحماسة<br>ديوان المتني<br>النحو الواضح (ابتدائيه تاتويه)<br>المقامات الحريرية                       |  |

Al-Hizb-ul-Azam(French) (Coloured)

آثار السنن

# مكتبالليشي طبع شده

| ,                                      |                                     |                | <b>(</b>                             |
|----------------------------------------|-------------------------------------|----------------|--------------------------------------|
| تيسير المنطق                           | فارسی زبان کا آسان قاعده            | بلد ا          | رنگدين مج                            |
| تاریخ اسلام                            | علم الصرف (ادلين ، آخرين )          |                | <br>تفسيرعثانی(۲ جلد)                |
| تبہشتی گوہر                            | تسهيل المبتدى                       | ł              |                                      |
| فوائد مكيه                             | جوامع الكلم مع چهل ادعيه مسنونه     |                | خطبات الاحكام لجمعات العام<br>حسد حد |
| علم الخو                               | عربي كامعلم (اوّل، دوم، سوم، چبارم) |                | حصن حصین                             |
| جمال القرآن                            | عربي صفوة المصادر                   |                | الحزب الأعظم (مبينے كاتر تيب پركمتل) |
| نحومير                                 | صرف میر                             |                | الحزب الاعظم (ہفتے کی ترتیب پرکمٹل)  |
| تعليم العقائد                          | تيسير الابواب                       |                | لسان القرآن (اول، دوم، سوم)          |
| سيرالصحابيات<br>سيرالصحابيات           | نامق                                |                | معلم الحجاج                          |
| یر<br>کریما                            | ۰ ال<br>فصول اکبری                  |                | فضائل حج                             |
| ریا<br>پندنامه                         | ĺ                                   |                | خصائل نبوی شرح شائل تر ندی           |
| •                                      | میزان دمنشعب<br>م                   |                | تعلیم الاسلام (مکتل)                 |
| بنخ سورة<br>ا                          | نماز مدل<br>:                       |                |                                      |
| سورة ليس                               | نورانی قاعده (چیمونا/برا)           |                | بہشتی زیور(تین ھے)                   |
| آسان نماز                              | عم پاره درسي                        |                |                                      |
| منزل                                   | عم پاره                             |                |                                      |
| م مجلد _                               | کارڈ کور /                          | رڈ کور         | زنگین کا<br>-                        |
| فضائل اعمال                            | اكرام مسلم                          | آ داب المعاشرت | حيات المسلمين                        |
| منتخب احاديث                           | مقاح لسان القرآن                    | زادالسعيد      | تعليم الدين                          |
| •                                      | (اول،دوم،سوم)                       | جزاءالاعمال    | خيرالاصول في حديث الرسول             |
|                                        |                                     | روضنة الادب    | الحجامه ( پچھنالگانا ) (جدیدایڈیش )  |
| زبرطبع                                 |                                     | آ سان أصول فقه | الحزب الاعظم (ميني كارتيب بر) (ميني) |
| —————————————————————————————————————— |                                     | معين الفليفه   | الحزبالاعظم (ينة ي رتيبر) (مبي)      |
| مکمتل قرآن حافظی ۱۵سطری                |                                     | معيين الاصول   | عر بی زبان کا آسان قاعده             |